# 

مشكلات الحضارة

دارالفڪر دشق -سورية



دارالفڪرالمعاصر سيرت - اسان

#### مالك بن نبي

- .. مفكر إسلامي بارز.
- ـ ولد في مدينة قسسنطينة بـالجزائر عـام ١٣٢٣هـ/١٩٠٥ م.
- درس القضاء بالمعهد الإسسلامي المختلط.
- انتقل إلى باريس فنال شهادة الهندسة. الكهربائية من المعهد العالي للهندسة. وهناك أصدر عدداً من كتبه المهمة.
- أعطته ثقافته المنهجية قدرة على إبراز مشكلات العسالم المتخلف بوصفها قضية حضارية، فوضع كتبه كلها تحت عنوان (مشكلات الحضارة).
- لجمأ إلى القماهرة عمام ١٩٥٦ فأقمام بهما، وأصدر فيهما بعضاً من كتبسه، وكان غالب مايكتب بالفرنسية.
- عاد إلى الجزائر بعد استقلالها، فعين مديراً عاماً للتعليم العالي وأصدر فيها بقية كتبه.
- استقال من منصبه عنام ۱۹۲۷، ليتفرغ للعمل الفكري.. حتى تنوفي سنة ۱۳۹۳هـ/۱۹۷۳م.

# مالك بن نبي

منوبلت إسلامي

عَنهَا الطَّيِّبُ ٱلشَّرِيْفِ الرقم الاصطلاحي للسلسلة: ١٠١٠ - ١٨٢٧ ، ١١٥ الرقم الدولي للسلسلة: ١-٥٦٥ - ١٥٤١ - ١٥٤١ الرقم الموضوع: ٣٠١ - ٣٠١ الموضوع: مشكلات الحضارة العنوان: فكرة كمنويلث إسلامي التأليف: مالك بن نبي الصف التصويري: دار الفكر - دمشق التنفيذ الطباعي: المطبعة العلمية - دمشق عدد الصفحات: ٢٦ ص عدد النسخ: ٢٠٠٠ سم عدد النسخ: ١٥٠٠ نسخة عدد النسخ: ١٥٠٠ نسخة



# إعادة الطبعة الثانية ١٤٢١هـ = ١٠٠٠م

ط1: ۱۹۱۰م

ينع طبع هذا الكتاب أو جزء منه بكل طرق الطبع والتصوير والنقبل والترجمة والتسجيب المرئي والمسموع والحاسوبي وغيرها من الحقوق إلا بإذن خطي من ما الفكر بدمشق برامكة مقابل مركز الانطلاق الموحد من .ب: (٩٦٢) دمشق - سورية برقياً: فكر ماتف ٢٢٢٩٧١٦ دمشة - الماتف ٢٢١١٦٦، ٢٢٣٩٧١٧ فاكس ٢٢١١٦٦، ٢٢٣٩٧١

# بسم الله الرّحمن الرّحيم

في عام ١٩٧١ ترك أستاذنا مالك بن نبي ـ رحمه الله ـ في الحكمة الشرعية في طرابلس لبنان ، وصية سجلت تحت رقم ٦٧/٢٧٥ في ١٦ ربيع الثاني عام ١٣٩١ هـ الموافق لـ ١٠ حزيران عام ١٩٧١ م ، وقد حملني فيها مسؤولية كتبه المعنوية والمادية .

وتحملاً مني لهذه الرسالة ، ووفاءً لندوات سقتنا على ظمأ صافي الرؤيـة ، رأيت تسمية ما يصدر تنفيذاً لوصية المؤلف ( ندوة مالك بن نبي ) .

والتسمية هذه ، دعوة إلى أصدقاء مالك بن نبي وقارئيه ، ليواصلوا نهجاً في دراسة المشكلات ، كان قد بدأه .

وهي مشروع نطرحه بوصفه نواة لعلاقات فكرية ، كان رحمه الله يرغب في توثيقها .

وإنني لأرجو من أصدقاء مالك وقارئيه ، مساعدتنا على حفظ حقوق المؤلف في كل ما ينشر بالعربية ، أو بالفرنسية مترجماً من قبل المترجمين ، أو غير مترجم . فقد حملني \_ رحمه الله \_ مسؤولية حفظ هذه الحقوق ، والإذن بنشر كتبه . فإن وجدت طبعات لم تذكر فيها إشارة إلى إذن صادر من قبلنا ، فهذه طبعات غير مشروعة ، ونرجو إبلاغنا عنها .

طرابلس لبنان في : ١٨ ربيع الأول ١٣٩٩ هـ ١٥ شباط ( نبراير ) ١٩٧٩ م

عمر مشقاوي

#### مقدمة

#### فكرة كمنويلث إسلامي

كان مفكرنا الأستاذ مالك بن نبي قد وضع الخطوط العامة لمشروع فكرته في نهاية الخسينات. وقد أعطاني المشروع حينا كنت طالباً في القاهرة لأطبعه على الآلة الكاتبة. وحينا راجع الطباعة صحح بخطه كلمة (الكنويلث) ولم أكن أدري أن هذا الصنيع سيعطي بعد ثلاثين عاماً لهذه الوثيقة قية تاريخية ، باعتبارها أثراً من آثار هذا المفكر الكبير .

لذا وفي معرض إعادة طبع كتاب ( فكرة كنويك إسلامي ) أرى من الملائم أن ننشر الخطوط العريضة التي كان قد وضعها لمؤلفه ، وأن أضيف إلى هذه الوثيقة وثيقة أخرى أعتز بها كثيراً ، هي كلمة الإهداء التي وجهها إلي إثر صدور الطبعة الأولى من هذا الكتاب ، والتي ننشرها بخط المرحوم مالك بن نبي . فعسى أن يكون مالك بن نبي قد أجيبت دعوته بما نقوم به من الإشراف على طبع مؤلفاته ، وعسانا أن نكون قد بلغنا الأمانة مااستطعنا إلى ذلك سبيلاً .

وكتاب ( فكرة كمنويلث إسلامي ) يستمد مسوغاته من الخريطة السياسية والحضارية التي نشرت رقعتها على الكرة الأرضية حيث تركزت القوة في محور واشنطن موسكو واستتبع ذلك وحدات جغرافية سياسية كمنطقة حلف الأطلنطي والمنطقة السوڤياتية ومنطقة الصين الشعبية ومنطقة الوحدة الهندية .

وقد بدا العالم الإسلامي في إطار الجغرافيا السياسية في نهاية الخسينات خارج الألوان التي تميز كل وحدة عن سواها على خريطة العالم . وقد لاحظ

بن نبي أن المسلم المنتمي إلى رقعته الجغرافية يستبطن هامشيته على خريطة العالم وهذا يدفعه إلى أحد احتمالين :

فإما أنه يقوم بثورة تستجيب للعوامل النفسية والاجتاعية الخاصة به .

وإما أنه يستجيب لثورة تأتيه من الخارج في غياب قيادة حكية ترسم له خطة سيره .

كانت هذه أفكاراً ورؤى ، تشغل فكر مالك بن نبي ذلك الزمن ، وهو يتطلع إلى سير التطورات الشورية والشعارات التي تنوش فكر النخبة والجيل الصاعد ، فتوزعه بدداً إلى تيارات تضج بها نهاية الخسينات ، وتُورِّثُ الانقسامات الحادة والتناقضات على سطح المجتمع الواحد ، وتركس الإرادة عن خطى الغد .

لذا كان كتابه هذا إشارات في ضباب ذلك الزمن ، تضيء سبل التطلع إلى غد بانت معالمه اليوم ، حين يعاد رسم الخريطة السياسية للشرق والغرب . فتبرز وحدة أوروبا كحقيقة ترتد إلى عمق أصولها وترأب صدع ( البيت الأوروبي ) على حد تعبير غورباتشوف .

هكذا يصحو العالم الإسلامي ، الذي قسمته الثورات المستوردة ، على حقيقة واقعه : إنه مطرود من المعسكر الاشتراكي في ظل ( البروستريكا ) ، ومنهوب من المعسكر الرأسالي ، خالي الوفاض رسالة وثروة بل تربك خطاه النزاعات الطائفية والعرقية والمذهبية . وتتخذ الأصولية سبلاً لها في ضباب جديد تنثره في أجوائنا رياح العصر الإسرائيلي لتعثر به الأقدام ، حين تشتد الانقسامات مرة جديدة على سطح المجتع .

فإذا كنا اليوم نطوي صفحة يمين الأمس ويساره ، فها نحن نعيد سيرتنا في الدوران حول أنفسنا ، حين نفتح صفحة الأصولية المتشددة الرافضة ، والاعتدال

المتسربل بحميات الواقع ، بينا المشروع الإسرائيلي يستكمل طريقه برؤية تزن الخطى وتحكم وسائلها .

مالك بن نبي في ( فكرة كنويلث إسلامي ) يرسم إطاراً لمشروع بينح العالم الإسلامي موقعاً له في خريطة العالم المعاصر ، يستد رسالته من وسطينة عقيدته كشاهد على الناس جميعاً .

ومن الطبيعي أن الشهادة وعي وإدراك لدقائق مسيرة العالم الحديث . وهي فوق ذلك قدوة في السلوك والمبادرات والحضور المؤثر في هذه المسيرة .

ف الجتم المتخلف عن الحضارة وخطى الغد لاتقبل له شهادة أبداً. وهو كالفرد المنحرف والمتخلف عن مسيرة السلوك الاجتاعي تسقط شهادته في ميزان العدالة.

تلك قضية الحضارة ومشكلتها التي يطرح لها مالك بن نبي إطارها الجغرافي في ( فكرة كمنويلث إسلامي ) وهو كان قد حدد إطارها الفكري في مختلف كتبه .

وهذا الكتاب الذي نصدره اليوم سوف يجد له في كتابات مالك بن نبي اللاحقة ، عبر الستينات وحتى وفاته ، توضيحاً أكبر لمداه خصوصاً في كتاب ( المسلم في عالم الاقتصاد ) وكتاب ( مشكلة الأفكار في العالم الإسلامي ) .

والتطورات التي نشهدها اليوم في عالمنا المعاصر سوف ترفد القارئ بفهم أعمق لفكرة ابن نبي التي عرضها في نهاية الخسينات واستمدت مسوغاتها من تلك الحقبة .

عمر مسقاوي

دمشق ٤ شباط ١٩٩٠ م

# الكسويلث إ لكبرة \* الكومولين فيا

١) المبررات الجندرانية السياسية و

ور ا - "مناك نامية جديدة اسع بلسرتيا اللها المالية التالية الذي الدي الي تركيز " اللوي " في سيوا وي نظر وحدات وغرالة سيأسة فركزت للمنظ فللمنطقة فالمتعلقة في المتعلقة فالمتعلقة فالمتعلق فالمتعلق فالمتعلق فالمتعلق فالمتعلق فالمتعلق فالمتع السطقة الأطلعطية (الماضع لتخطيط طرفياتها والمتلقة المتلاطية بالشميهة بوططقة الوسندة الهنيدية ا

ولى قار هذا المالم المغطط يشمر الرجل العلم تعدداً والمالم المغطط المناسبة 

#### ۲) مېروات سکليو جيستان و.

وما اله يسكيطن هذه المعطيات يميع السيام بلكيس يتعدا ما اله يسكيطن هذه المعطيات يميع السيام يىمىل يۇن جلىۋاتسە بدور كورۇ .

ورن ٹے یجد نفسہ آمام احتمالین ہے۔

- ا \_ عارفهم العالم الاسلاس أن يتم بنولة العلورا the state of the s
- ا ... أو أن حالة عدر وجود ليادة حكومة لوغو له بيطعة أوي الحال ( بغرورة انسجامه في النطور المالمي الذي لإوالية مرجه فقايد ) إلى فورة الديد الإيارة ال ثورة لن يكن في مقدرره التمكر لهما : " في المناسبة المناسبة
- ب. وبن هنا قان ضروة تكل المالم الاسلامي فيهوا والمنافعة المالم الاسلامي فيهوا من تبيها القنية في النمور الاسلامي والحال وسالة لمالة للسند في المالة المالية التي يمكيها دامع العالم الاسلامي لوا فانهمي العان الاسلامي الاسلامي العالم الع

#### ٢) مستورات فنيسة و :

ولكن مانكاد إن لما في مواجعها التخطيط في العاجية الله المناه المن كاندانسيدر والأنتابيطان التخطيط لمال التخطيط لمال التخطيط لمال التخطيط المال المال التخطيط المال ا الخلا مستده

#### الهترشيدا ذا على عاسيق شهآن و

- 1 \_ ضرورة التخطيط للمالم الاسلامي والمنافق
- ولكن لايمكن هذا التعطيط الا من الهنيد في تجاهيسة بعيدة عن فكني و الما اللي ينادى بما قادة الباكستان احيانا ، ولا يمكن وضعينا بوضع التعليل الأوارا الا

## الذا يعرننا للوز كونونها سلاس باعتيارها بولوز ومعمد المداوية معينسة أوالى مجيرد معراسة لطرسية للوتوف طيا والمالية المعالمة المع يتضبن هذا البحث يعض المهافق الأساسية والمقتبط فالمطالة المحالة المحالة الذي براي البجسانة في ١) حقائق أعاليهمة د ا \_ نقد احتفظ العالم الاسلامي في العرسلة العرسية المالية المال عايد عامدا لوجا بوجاري المنافع با \_ بالسالندروس الناحة السيكاني الماحة السيكاني الماحة السيكاني الماحة السيكاني الماحة السيكانية السيكاني ب لكن بمانب رسد ك الرحد بدر العالم المدلا من مع منافع المعالم المدار الدالم الإبلابي الزنجي أو الافريفي المدال الافراد الافريفي المدال المالية المدال المالية المدالة المالية المال ليسطالها واحتدا إيل مؤليا ه الابراني «الري «المنيان فالأخلاد الدر الدرنيا « فالمنان فالأخلاد الدراد الدرنيا « فالمنان فالأخلاد الدراد الدرنيا « فالمنان فا ( \* ج \_ رنطر الوحد ته من ناحية وتعدد ومن المسلم البرى ليطو التلح الرائد الماليال الم مراملة ينسج نبها جانهم الروس ويتنبهها ليهيه العاميين والمالية لو تعرضنا لسنكلة الخلافة مثلا سالما كان في وسفياً إن لقيا أسل من العالمية الإماميية في الاسلام -المغتضبات المنطبقة ، المختصف المنطبقة ، المناف المنطبة المناف المنطبة كتطبة للموالم الاسلامية من المنطبة المنطبة كتطبة للموالم الاسلامية من المنطبة المنطبة كتطبة المنطبة الم ٢) الطنضيات المنطبقية ؛ ب \_ ريسوالانجاد بجب أن يقوطي الوابط في الأرابط على المالية حينا وحدت بطبيعتها شلا سون عمر والبوقان والؤيلة الدنية الماليات جـ ـ تحديد معمدة الكونواس الاسلام وسيتر الما

# الخطوط العامة للكتاب فكرة « الكمنويلث » الإسلامي

#### ١) المبررات الجغرافية السياسية:

- أ ـ هناك ناحية جديدة أصبح يتسم بها العالم في الوقت الحاضر: فتحت تأثير العامل « الفني » الذي أدى إلى تركيز « القوى » في محور واشنطن ـ موسكو ظهرت مناطق متسعة مخططة تمثل وحدات جغرافية سياسية تركزت في كل منها القوى ، وأصبحت على وشك التركيز مثل المنطقة الأطلنطية ( الخاضعة لتخطيط مارشال ) . والمنطقة السوڤياتية ، ومنطقة الوحدة الهندية .
- ب ـ وفي غمار هذا العالم الخطط يشعر الرجل المسلم بعدم جدواه . وبأن أحداث التاريخ تسجل دون أن يكون له دخل فيها (كعضو في منطقة جغرافية سياسية غير مخطّطة) يرى أن تطور العالم قد سبقه .

#### ٢) مبررات سيكولوجية :

- أ ـ وبما أنه يستبطن هذه المعطيات يصبح المسلم يفكر بمقتضاها بمصير العالم الإسلامي فتراه يحمل بين جنباته بذور ثورة . ومن ثم يجد نفسه أمام احتالين :
  - ١ ـ هل بوسع العالم الإسلامي أن يقوم بثورة طبقاً لتطورات معينة ؟
     أي طبعة تخطيط يراعى فيه العوامل النفسية والاجتاعية الخاصة به .
- ٢ ـ أم في حالة عدم وجود قيادة حكية ترسم له خطته يرى العالم الإسلامي نفسه مندفعاً ( بضرورة انسجامه في التطور العالمي الذي لازالت سرعته تتزايد )
   إلى ثورة تأتيه من الخارج أي ثورة لن يكون في مقدوره التحكم فيها .

ب - ومن هنا فإن ضرورة تكتل العالم الإسلامي تبدو أول ماتبدو كضرورة نفسية أي كوسيلة تخفف من تهويل القضية في الضير الإسلامي وبالتالي وسيلة فعالة للحد من بعض النزعات المفرقة التي يمكنها دفع العالم الإسلامي إلى ثورة تأتيه من الخارج .

#### ٣) مبررات فنية:

ولكن مانكاد أن نحاول مواجهة التخطيط من الناحية الفنية حتى نجد موضوع التخطيط لعالم إسلامي ، فنجد أنفسنا أمام عوالم إسلامية .

#### الخلاصة:

فيترتب إذن على ماسبق شيآن:

أ ـ ضرورة التخطيط للعالم الإسلامي .

ب ـ ولكن لا يمكن هذا التخطيط إلا عن قاعدة اتحادية بعيدة عن فكرة ( الإسلامستان ) التي ينادي بها قادة الباكستان أحياناً ، ولا يمكن وضعها موضع التنفيذ إلا إذا كانت في صورة كمنويلثية ،

# رسم دراسة لفكرة كمنويلث إسلامي

#### ملاحظة:

إذا تعرضنا لفكرة كنويلث إسلامي باعتبارها موضوع بحث يرمي إلى تخطيط وحدة جغرافية سياسية معينة أو إلى مجرد معرفة نظرية للوقوف على معلومات أوسع بشأن هذه الوحدة يوجب أن يتضن هذا البحث بعض الحقائق الأساسية والمقتضيات المنطقية التي تميز موضوع البحث وتبرر الحل الذي يراد إيجاده.

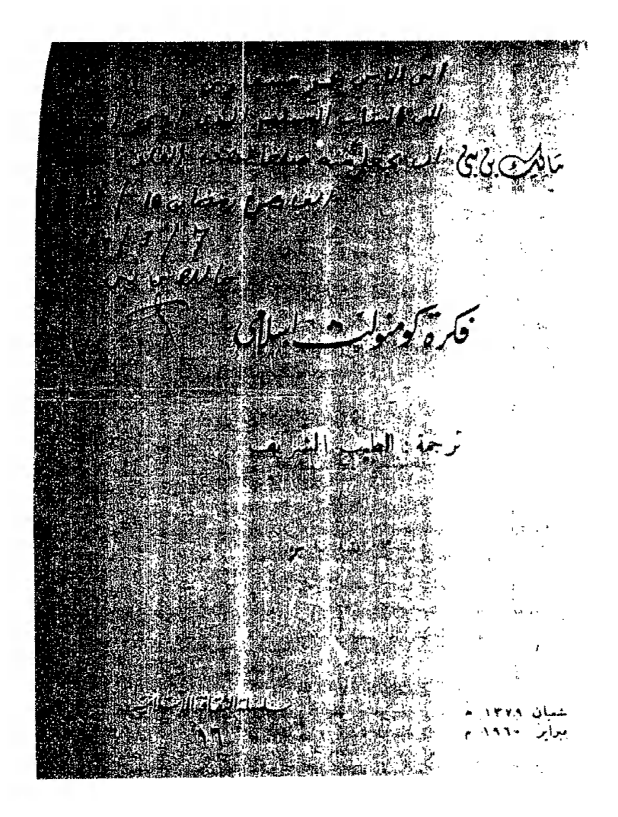
#### ١) حقائق أساسية:

- أ ـ لقد احتفظ العالم الإسلامي في المرحلة التي يجتازها الآن بوحدته الروحية التي تعد له عاملاً جامعاً أساسياً ومبدأ موحداً يجب أن يطبق ، في أي محاولة لتخطيطه تطبيقاً يناسب تجانس المشروع من الناحية السيكولوجية وتناسق عناصره من الناحية الفنية .
- ب ـ لكن بجانب وحدته الروحية يبدو العالم الإسلامي في مرحلته الحاضرة متعدد الجوانب كأنه ليس عالماً واحداً بل عوالماً :
  - ١) العالم الإسلامي الزنجي أو الإفريقي .
    - ٢) العالم الإسلامي العربي .
  - ٣) العالم الإسلامي الإيراني ( فرس ، أفغان ، باكستان ) .
    - ٤) العالم الإسلامي الملايو ( أندونسيا ، ملايو ) .
      - ه) العالم الإسلامي الأصفر.

جـ ـ ونظرا لوحدته من ناحية وتعدده من ناحية أخرى يبدو أن العالم الإسلامي أصبح في مرحلة ينسجم فيها جانبه الروحي ويتشعب جانبه الدنيوي حتى أننا في هذه الظروف لو تعرضنا لمشكلة الخلافة مثلاً ـ لما كان في وسعنا أن نتغافل عن لزوم تحديد قانوني جديد لمعنى الإمامة في الإسلام .

#### ٢) المقتضيات المنطبقة:

- أ ـ لكي ينتظم الكنويلث الإسلامي طبقاً لأوضاعه الخاصة ولانسجامه مع تطور العالم المخطيط ، يجب أن يخطيط ككتلة للعوالم الإسلامية يرأسها المؤتمر الإسلامي كجهاز « فدرالي » .
- ب ودستور الاتحاد يجب أن يقوم على دراسة جديدة للإمامة مع استخدام الرابطة الاقتصادية حيثا وجدت بطبيعتها مثلاً بين مصر والسودان والرابطة القومية مثلاً في البلاد العربية .
  - جـ \_ تحديد مهمة الكنويلث الإسلامي في العالم .



#### مدخل

في هده الصفحات التي نتناول فيها موضوع: (كنويلث إسلامي) (Commonwealth Islamique) ليس للقارئ أن ينتظر وجود حل جاهز، بينا المشكلة التي تستدعي حلاً كهذا ، ما تزال هي نفسها لم توضع بعد تماماً . وسوف يتاح للقارئ ـ خلال تتبعه لنا ـ أن يعرف البعض من أسباب هذه الثغرة . ولكن ينبغي علينا منذ الآن ، أن نحدد الحدود المفروضة التي نستطيع تناول الموضوع في نطاقها . فالعالم الإسلامي ، وهو في المرحلة الراهنة من تطوره ، ليس مجهزاً لهذا النوع من العمل ؛ فتجهيزه في هذا النطاق ليس كافياً ، لأسباب عديدة : منها ماهو ذو صبغة نفسية ، ومنها ماهو ذو صبغة مادية . وسنعود لتناول هذه المسألة التي تمثل مظهراً من المظاهر الأساسية فيا ندعوه بد ( اللافعالية ) ، التي أشرنا إليها في مناسبات شتى ، والتي نرجئ تحليلها إلى ما بعد .

ومها يكن من شيء ، فوضوعنا لا يتطلب عملاً إدارياً ، أو مجرد مقايسة نظرية (Spéculation) ، ولكنه يستدعي عملاً دقيقاً ، على مجال القضية نفسها ، وتحقيقاً معتمد العالم الإسلامي ؛ مضافاً إلى ذلك أن تحقيقاً من هذا النوع ، لا يكن أن يقوم به فرد منعزل ، لأنه من مهام هيئة مشتركة من الأخصائيين ، الذين يتقاسمون فيا بينهم المظاهر والقطاعات المختلفة لهذه المهمة ، كل في دائرة اختصاصه ، بنفس الطريقة التي سارت على منوالها هيئات العلماء الذين تقاسموا أعمال السنة الجغرافية ـ الطبيعية (Géeo-physique) الجارية على مساحة الكرة الأرضية لدراسة خصائصها . وهذا يعني أن دراستنا يجب أن تتناول

تحت إشراف ( مركز للبحوث ) لَمَّا يوجد بعد في العالم الإسلامي ، حيث المنشآت التي تستطيع أن تقم بهذا الدور لا تعدو أحد أمرين :

إما أن تكون قد شاخت وهرمت ، كا هو الحال في يومنا هذا بالنسبة إلى الميئات التي سبق أن لعبت دوراً هاماً في الحياة العقلية للعالم الإسلامي ، وإما أنها لا تزال حديثة وشابة ، ومن ثَمَّ فهي لم تتكيف بعد مع عمل علمي واسع النطاق .

صحيح أن جهوداً قيمة تبذل في مصر ، بقصد التكيف مع ضرورات البحث ، في مجالات عدة ، ولكن العالم الإسلامي بصفة عامة يجتاز فترة تحول و ( حَمُّل ) ؛ فبعض الأشياء قد أصبح ميتاً ، ولم يعد صالحاً للاستعمال ، وبعضهـا الآخر لما يولد بعد . ومن هنا نجمت فترة من ( اللاتكيف ) ، يتعين على المنشأت والأفراد ؛ الأشياء والأفكار ، أن تجتازها جميعها بالضرورة ، لكي تتكيف مع عالم جديد ، لما تزل مقاييسه بعيدة عن متناولنا حتى الآن . إنها فترة ذات صبغة طفولية يكن أن يعوَّق فيها فعل الإنسان المسلم وفكره ، من جراء مركبات معينة ، خاصة بوسطه . وفيا عدا ذلك ، فالمسلم ـ لكي يتفوّق على بعض مركبات نقصه بإزاء عالم راضخ للتصميم ، وللمنهج ( التيلوري ) ؛ المنهج الذي يعمد إلى تنظيم العمل بشكل مُنَمِّ لمحصوله ، حيث يستشعر نفسه ، بطريقة غامضة ، أنه غير متكيف مع هذا العالم - قد اتخذ بالنسبة له ، وبسهولة مرموقة ، بعض الدعاوى التي تترجم عموماً عن حقائق معينة . ونحن عندما نواصل تحليل الأشياء أبعد من ذلك ، نلاحظ التأثير التنويمي لهذه الدعاوى التي تخدر وعينا ، في نوع من الانقياد المترفع بإزاء العالم الراضخ للتصيم ... فنحن على سبيل المشال ، نتقبل على حق ماهو متعارف من أن المادة تحظى في العالم الخطط ، برتبة القية العليا ، وأحسب أننا متفقون على هذه النقطة ؛ ولكن لنواصل أبعد من ذلك : فالحق أننا نرى المجتمع الإسلامي الراهن - كا سلف أن أشرت إلى ذلك منذ عشر

سنوات ، في كتابي ( وجهة العالم الإسلامي ) - يتخذ بالنسبة إلى المادة موقفاً غريباً :

فالواقع أن المادة قد واكبت تياراً فكرياً مزدوجاً ، ففي العالم الراضخ للتصيم ، وللمنهج التيلوري ، توجد نزعة مادية رأسالية أو ( بورجوازية ) نوعياً ، ونزعة مادية ماركسية أو ( بروليتارية ) نوعياً كذلك . فالنزعة الأولى تلتقى في الغرب ، مع رفاهية طبقة مالكة لمصالحها وأذواقها وأشيائها . والنزعة الثانية ، تمثل مذهب نضال طبقة كادحة ، وتلتقى مع أصول هذا النضال ، وتصوراته وأفكاره . وإذا بالعالم الإسلامي ، الـذي يريـد الانفلات من أسر المـادة متخذاً من وجهة نظرية نفس التحفظ بالنسبة إلى كل من النزوعين اللذين تواكبها \_ يسقط لا شعورياً في النزعة الأولى ، ذلك أنه في الحقيقة منحصر التعلق \_ في المرحلة الراهنة من تطوره \_ ( بالأشياء ) لا ( بالأفكار ) . ونحن نستطيع أن نفهم هذا الميل ، على ضوء السيكولوجية الصبيانية : فالطفل لا يرى في العالم أفكاراً ، ولكنه يرى أشياء ؛ فكومة من قطع الحلوى ، أثمن لديه بكثير من كومة من الجواهر !.. وكل المجتمات البشرية عمر جهذه المرحلة من الصبيانية ؛ وليس لغير ما سبب ، أن يكون ( لينين ) قد كرَّس أحد كتبه ( لأمراض الماركسية الصبيانية ) . غير أن هذا النزوع الفكري قد واكب ، في العالم الإسلامي ، استمراء السهولة . وإنه لمن المؤكد ، أن شراء سيارة ( كدلاك ) أو ثلاجة ، أسهل بكثير من الحصول على ( الأفكار ) الضرورية لصنعها . ومن ثُمَّ نصل إلى هذا التقرير المتميز ، الْمُتَمَثِّل في أن المادة التي كان من نتائجها في العالم المميَّم التنبية من كمية ( الأفكار ) ، كان من نتائجها العكسية في العالم الإسلامي ، مضاعفة ( الأشياء ) فحسب .. ولا أحب أن أدفع بهذا التحليل الذي نجازف معه بالخروج عن الإطار الضيق المرصود لهذا المدخل ، إلى أبعد من ذلك ؛ مع أننا لو واصلنا أشواطاً . أخرى ، لعثرنا على تقريرات غير منتظرة . إلا أن هناك خلاصة لها أهميتها

بالنسبة إلى موضوعنا وهي : أن ( الفكرة ) ليس لها فعاليتها الكافية في العالم الإسلامي ، أو هي لاتلعب دورها فيه . ولا ريب في أن فحص كل العوامل التي كان لها مفعول ما ، في هذا القصور ، سيكون ذا أهمية بالغة . ولكن المؤكد ، أن أحد مظاهر هذا القصور ، هو ما ثلاحظه في التطور الراهن للعالم الإسلامي ، من تخلف بالنسبة إلى التطور العام . وإن هذا المظهر بالذات ، لهو الذي تتضمنه بصفة خاصة ، دراستنا هذه ، لأنه يتصل بكل العوامل النفسية ـ الزمنية ، التي تبرر فكرة ( الكنويلث ) .

القسم الأول مشروع دراسة شاملة

# أ .. تأريخ الفكرة :

#### ١ ـ الحيط الجديد:

إن الحاج المسلم ـ الذي تضعه ( الحافلة ) ، أثناء وقفة من وقفاتها ، في إحدى المحطات ، تحت صوامع حى الأزهر ، التي طالما اختلطت بأحلامه كإنسان ذي عقيدة \_ يغتنم فرصة نزوله غالباً ، لزيارة القاهرة . وبقدر ما يمكث داخل الدائرة التي حافظت فيها الحياة على طابعها التقليدي في قليل أو كثير - في حى ( للوسكى ) وما يجاوره على سبيل المثال - تحتفظ ارتساماته بلونها العادي ، مع مرتفعات ومنخفضات يتلقاها انفعاله ، من حب استطلاع طبيعي لديه . إنه يوجد في محيط توقظ فيه كل خطوة يخطوها ، ذكرى تركتها في وعيه ، حكايات أجيال الحجيج السابقة له من أسرته . فهو الحيط الذي ترعرعت فيه طفولته بأحلامها الملونة ، وتكونت فيه شخصيته كذلك ؛ إن له روابط لا مرئية ، ووشائيج من القرابة الخفية ، مع هذا العالم من الصوامع ، والتوابيت المطعّمة بالعاج ، والأخشاب الثينة ؛ حيث لا يقاس الزمن بغير الفواصل بين الصلوات ، أو بمواعيد الوجبات الغذائية الثلاث ! . . فآلاف الأشياء الصغيرة ، المعروضة على جنبات الدكاكين ، وهذه الأشباح المارة من السكك الصغيرة ، وتلك الجماعات التي تتجاذب الأحاديث أمام المقاهي الشعبية المنبثة كا اتفق في أي زاوية أو ركن ، وهذا الظل الظليل حول المساجد التي ينتظر المتسوّلون أمام أبوابها إحسان الحسنين ، مرددين أدعيتهم وصلواتهم الخالدة !.. وكذلك المرأة التي تدفع ـ لا شعورياً ـ بطرف من برقعها فوق رأسها ... كل هؤلاء يتكلمون مع هذا الحاج لغة مألوفة . إنه عالم يعرف حق المعرفة ، لأنه يحمل صورته في أفكاره الحميمة ، في أحاسيسه وردود أفعاله . وهو العالم الذي فُصِّلَ على مقاسم ، فوضع في

ذاته صورته الحمية ، وأمده بالمعايير الأساسية للحكم على الأفراد والأشياء ، وانطبع على مصيره .. ومن جراء هذه الاعتبارات ذاتها ، فهو لا يمثل بالنسبة إليه أيً إلْغازٍ ، ولا يضع أمامه أيَّ معضل يضايقه . فهذا الحاج المسلم ، لا يكاد ينتبه إلى الطوابير التي تجمع أطلال هذا العالم ، وتحملها بعيداً ، لتهيئ مكاناً لطرقات جديدة ، وحركة مرور أخرى ، ولإيقاع حياتيَّ جديد كذلك .

ولكنه إذا مااقتادته الصدفة في نفس صبيحة هذا اليوم ، خارج دائرة حي الأزهر ، ودفعت به خطاه إلى المدينة الحديثة .. اختلفت انطباعاته شيئاً فشيئاً وبطريقة غير محسوسة ـ باختلاف الزخرف الجديد . إنه في محيط آخر ، قد رأته عيناه في أمكنة أخرى ، ولكن وعيه لما يتثله بعد . فرجلاه تنضويان تقدّمياً ، في عالم يتبدّى له منه : أن قلبه وفكره ووعيه ، لما تصل إليه بعد كلية . ويستشعر ارتساماته ، ومشاعره وأفكاره ، تتبدل في لونها . فهو في عالم من الأشياء ، والأشباح ، والمظاهر ، التي تراها باصرتاه ، ولما تعتدها بصيرته بعد غاماً . إنه المحيط الجديد ، الذي يُؤطّرُ حياته ، ولكن (أناه ) لم تتقبله بعد في ومعاييره ؛ وإن لغته لتبدو له غريبة كذلك ، فالمرأة المرتدية ( للشوال ) ، يذكره رداؤها عرضاً بغرابته ، فهو يحس بطريقة غامضة ، أن بينه وبين هذا يذكره رداؤها عرضاً بغرابته ، فهو يحس بطريقة غامضة ، أن بينه وبين هذا العالم ، تخلّفاً وانقطاعاً معيّنين ، من غير أن يعرف بالضبط ، كيف يحدد سببها الحقيقي . فهذه الجولة الصباحية أو المسائية في أحياء القاهرة ، تلخص على نحو من الأنحاء ، بالنسبة إلى الحاج المسلم ، تاريخه الاجتاعي الخاص . فقد ولد في عالم أخذت عربات النقل تحمل منه آخر بقاياه !..

وإذا مااقتادته جولته إلى (ميدان التحرير) ، فإن حب استطلاعه سيستوقفه أمام بناية ( الجمّع ) ، التي تهين على الميدان بأدوارها الثلاثة عشر . ثم ينزلق بصره نحو المسجد الصغير ، الذي يبرز بشبحه الأنيق ، محاذياً لكتلة البناية

الإدارية الضخصة فيَبُددَه نظرَه التباين البَين بين العارتين ؛ إذ يتعين توافر عشرين مكعباً في حجم ذلك المسجد تقريباً ، لكي تضارع حجم بناية (الجمع) !.. وإذن فهناك انقلاب واضح في سلّم الأشياء ؛ إذ أن الحاج ، قد ولد في عالم تقاس فيه الأطوال ، على مستوى المساجد ـ كسجد (ابن طولون) أو (الجامع الأزهر) ـ وهو يحيا الآن في عالم ، تقاس فيه الأطوال على مستوى بناية إدارية .. وهذا الانقلاب ، عثل عرضاً من أعراض تطور العالم الإسلامي ، منذ نصف قرن ، ويعني أن سلّم الأشياء عندنا قد تبدل . ولكننا يجب أن نضع الإنسان المسلم هو الآخر ، في هذا المستوى نفسه ـ (المسلم المقود كإنسان بضرورات اجتاعية ، والمدفوع كإنسان عقيدي برغائب أخلاقية معينة ) ـ انفهم ما يَعْتَمِلُ في داخله ؛ و يمر بوعيه ...

# ٢ ـ أوَّلية المعيار الاجتماعي :

إن الإنسان المسلم لما يعرف بعد تماماً ، عالم الضرورات ، لأنه لم يصنعه بنفسه . إنه عالم مستورد ، تدخل في حياته بفعل تقلّبات تباريخه الخياص . لقد كان لايزال نائماً ، عندما وجد نفسه منْضَوِياً فيه ، حوالى منتصف القرن التاسع عشر ، عندما فرضته النزعة الاستعارية عليه وعلى نشاطاته ، وعلى أذواقه أيضاً ، بالتدريج . فهو يستطيع المعارضة في طابعه الخياص ، لأنه في بياطن الأمر ، عندما يفحص تلك الضرورات عن كشب ، لا تبدو لعينيه جد ضرورية . فأي ضرورة يبا ترى في رقص ( الروك أندرول Rock and roll ) أو في ارتبداه فأي ضرورة يبا ترى في رقص ( الروك أندرول المقيقية أو المزيفة ـ يبلغ حداً من الشوال ) ... ؟ ولكن عالم الضرورات ـ الحقيقية أو المزيفة ـ يبلغ حداً من التعقيد ، لا يبدو من السهل إزاءه عملياً ، أن نقيم على عتبة كل ( مَوْئِل ) مصفاة لا تسمح بالعبور لغير الضرورات الحقيقية . فهذا النوع من التكرير أو التصفية يكن أن يحدث لا على عتبة كل أسرة بمفردها ، ولكن على عتبة المجتمع نفسه . يكن أن يحدث لا على عتبة كل أسرة بمفردها ، ولكن على عتبة المجتمع نفسه .

توجيه تربية أطفاله وحياتهم إذ يجد نفسه محمولاً على إعداد حساب معين للضرورات الزائفة ... وهكذا غزت الحياة الإسلامية ـ بدون تصفية أو بنصف تصفية ـ أشياء عديدة ليست ضرورية مطلقاً ، ظلّت تقلب التقاليد والأفكار والرغائب التي كانت تحرك تلك الحياة حتى يومنا هذا ...

ونحن ندرك أن الوعى الإسلامي ، قد أصبح ممزقاً منذئذ ، بين الرغبة في استدراك تأخر يعرف شدة وقعه في الجال السياسي .. ونعني به التأخر الذي حاق به على الصعيد الاجتماعي \_ وبين الرغبة في إنقاذ تراث أخلاقي يعرف مدى قيته . وإذا كان يمكن لهذا التوق المزدوج أن يجد . في شكل من أشكال التطور الموجه . تعبيره في صورة تركيب يتم فيه التوفيق بين الحدود المتضاربة والمتنافرة ، فإنه على العكس من ذلك تماماً قد أنتج تناقضاً صريحاً في التطور الحقيقي المتبّع من طرف البلاد الإسلامية منذ نصف قرن . فقد مُزِّق وعى الإنسان الملم في يومنا هذا من جراء التناقض ، لأن هذا الإنسان لم يعرف كيف يندمج في عالم زمني هو مرغ على الحياة فيه ، وإن كان لم يتثل بعد معاييره . وهذا حدث من أحداث تطور ( إعوازي entropique ) كان قد زاد من حجم الأشياء أكثر مما زاد في حجم الأفكار .. وقد ترتب على ذلك في الفكر الإسلامي ( تقاطب polarisation ) مزدوج ، شطر حياته النفسية إلى عالمين منفصلين : فالملم يعيش في عالم غريب له منه ( أشياؤه ) وليس ( أفكاره ) ؛ وتلك خاصية النفسية الصبيانية ، عندما يبدأ الطفل بوضع يده على الأشياء من غير استعداد لفهمها ، فإذا بنا نراه أحياناً يمد يده إلى القمر جاداً في طلابه ولكن من غير طائل بطبيعة الحال! فهذه الحركة تبدو لنا جذابة ، لدى الطفل الذي تضحكنا منه هذه البادرة الدالة على براءته ، عندما يندفع في أول تجاربه ، لالتقاط عود ثقاب مثلاً ، أشعلَ بغية إثارة حبوره .. ولكننا ندرك كم يكون مثل هذه الحركة فاجعاً ، في مجتمع مندفع وراء ( الأشياء ) ، وكم يمكن أن تكون حروق هذا الحِمْع نفسه شديدة الإيلام !.

# ٣ ـ التقليد و ( التمثُّل assimilation ) :

إن الذي يحصل بالفعل ، هو أن المجتمع الإسلامي ، يقوم بتجربة مؤلمة ، منذ نصف قرن ، وإذا أردنا الدقة قلنا منذ منتصف القرن التاسع عشر . فهذا المجتمع قد انضوى \_ منذ أن استيقظ على ضربات النزعة الاستعارية ، وعلى نداء رجال من أمثال جمال الدين الأفغاني والشيخ محمد عبده \_ في حركة ( النهضة ) ؛ وقد تعورف على تسمية هذه المرحلة بالنهضة \_ وهي المرحلة التي تبدأ منذ اليقظة الأولى لهذا المجتمع حوالى سنة ١٨٥٨ ، وتستر حتى وضعمه الراهن له ولكننا إذا ماحلنا هذه المرحلة لإبراز خصائص الفكر الإسلامي ، طوال هذا القرن من تطوره ، نجدها تنقسم إلى ثلاثة عصور متيزة :

أ . عصر النوم الذي استر قروناً عديدة .

ب ـ وعصر الانتباه أو استرداد الوعى .

جـ ـ وعصر الفوضي والذبذبة الراهنة .

وهذه العصور الثلاثة تتطابق بدقة ، مع الأطوار الثلاثة لتجربة الطفل :

أ ـ الطور الأمومي : حيث لا يكون لدى الرضيع المتشبث بثدي أمه أيُّ مفهوم لعالم الأشياء .

ب - والطور (قبل الاجتاعي) حيث يبدأ الطفل في الدخول إلى عالم الأشياء، وإن كان لا يزال يجهل كل شيء عن عالم الأفكار.

ج ـ والطور الاجتاعي ( المدرسي وما بعد المدرسي ) حيث يحاول الطفل أن يقيم في داخله الصلة بين عالم الأشياء وعالم الأفكار .

ولو حاول موجهو العالم الإسلامي تأمل هذا التخطيط البسيط ، لتفهموا بكل تأكيد ، وبطريقة أفضل ، الآلية النفسية المهينة على تجربة الجيل الإسلامي

الراهن ، والصعوبات التي يتعين على هذا الجيل التفوَّق عليها ، وكذلك المشاكل الناتجة عن هذه الصعوبات في المجال السياسي والاجتاعي .

ومها يكن من شيء فنحن إذا طبقنا على دراستنا التخطيط المتعلق بنفسية الطفل ، علمنا أن الطفل يجتاز مرحلة من التقليد يسلك أثناءها سلوك كبار الأشخاص ، أمثال أمه وأبيه والكبار من إخوته ، من غير أن يفهمهم . إنه يقلدهم وكفى . فهو يقلدهم أولاً في اللغة ، وبتقليده للأصوات التي لا يفهمها ، يتعلم الحديث . ولكن لنفرض أنه لسبب ما قد واصل تقليد هذه الأصوات حتى سن الثامنة والعاشرة ... إننا نرى في هذا بالتأكيد حالة شاذة ؛ أعنى على وجه الدقة حالة مرضية يكون لأهل الطفل إزاءها الحق ولا شك في التحير، واللجوء إلى أحد الأخصائيين . وهناك ملاحظة أخرى يجب مراعاتها أيضاً في نفسية الطفل قبل تطبيقها على المجتمع الإسلامي : فالأهل يعرفون جيداً ، وبدقة كافية من جراء ظاهرة التقليد نفسها ، خطر القدوة أو المثال السيء بالنسبة إلى طفلهم ، ولذلك نراهم يعدّون لهذا الأخير رقابة معينة في المنزل والمدرسة والشارع ، لأنهم لا يرون من الضروري ولا من المفيد ، أن يقوم الطفـل بكل تجربـة يقـع عليهـا بصره .. فهناك حتى التجارب المؤذية التي عكنها أن تعطل لديه كل تقدم أخلاقي وعقلى . ولهذا السبب عينه ولا شك أخذ التحليل النفسي منذ ( فرويد Freud ) يبحث ، في حالة شذوذ البالغ ، عن الأسباب المرضية في التجارب البعيدة لهذا البالغ نفسه ، عندما كان طفلاً ..

والآن فلننتقل بهذه الملاحظة المزدوجة ـ المتعلقة بالطفل المتأخر في تكوينه المغوي ، والبالغ الذي اختل سلوكه ، من جراء تجربة بعيدة ، لننتقل بها إلى موضوعنا لكي نتفهم ماهية المشاكل التي تعترض المجتمع الإسلامي حالياً . ولكي يزداد تفهمنا لمدى الاعتبار الأول ، المنصب على نزعة التقليد ، لنحاول تأمله على ضوء مثال محسوس ، يضفي على ذلك الاعتبار كل دلالته الاجتاعية . لقد أرخنا

طفولة العالم الإسلامي الراهن ، بسنة ١٨٥٨ ، بغية تتبع تطورها بمدى معين من الدقة . ولنأخذ تاريخاً آخر ، وليكن سنة ١٨٦٨ ، التي تسجل ميلاد مجتمع آخر : هو المجتمع الياباني الحديث . هما نحن إذن ، وبفارق عشر سنوات تقريباً \_ وهو فارق غير معدود ، أو لا يعتد به كثيراً ، في حياة الجمعات البشريسة \_ أمام ظاهرتين معاصرتين لطفلين توأمين . ولكن العجيب أن نلاحظ ، بـأيّ مـدى من السرعة ، استطاع الطفل الياباني ، اجتياز الطور الذي أطلقنا عليه اسم ( الطور ماقبل الاجتاعي ) في نفسية الطفل . فهو قد قلد ( الكبار ) كسائر الأطفال ، لكي يتعلم أول الأمر إنشاء الألفاظ ، ولقد قلد أوروبا في هذا الجال بطبيعة الحال ، فاشترى له ( الأشياء ) من غير مافهم ( للأفكار ) التي تمثلها . ومع ذلك ، فالعجيب حقاً ، هو تلك السرعة التي تعوَّد بها هذا الطفل ، على لغة الكسار من الأشخاص ، حتى لقد اعْتُرف له سنة ١٩٠٥ ، بأنه قد أصبح يجيد الكلام بإطلاق المدافع في موقعة ( ميناء أرثير Port Arthur ) ، وهي لغة سيئة بالتأكيد ، ولكننا ندرس هنا حالة اجتاعية ، وليس حالة أخلاقية !.. وهذه الحالة تبلور لنا حالتنا نحن ، بصورة مميزة ؛ إذ أننا ، وحتى بعد مرور قرن من الزمان ، لما نتعود بعد ، على لغة كبار الأشخاص ؛ فاليابان قد تمثلت ( الأفكار ) ، بينما الجمع الإسلامي لا يزال يشتري ( الأشياء ) !.

### ٤ ـ فوضى ( الأشياء ) و ( الأفكار ) :

على أن هذا المجتمع ليس منغلقاً على ذاته: فهو يكون جزءاً من مجتمع عالمي ( فوق صياغي Supertechnique ) ، يبيعه ( الأشياء ) ، ويفرض عليه في الوقت نفسه مقاييسه ، ويرغمه على إعداد اعتبار لمعاييره ، وعلى تمثل « أفكاره » حسنها ورديئها . ولقد كان تطوره منذ نصف القرن ، مشروطاً بهذه الرابطة المادية الصرف ، والحتية كذلك . ولقد رد المجتمع الإسلامي على مفعول هذه الرابطة ، باعتبارها إلزاماً في الحقل الاقتصادي ، و ( فوق الإلزام ) في المجال الفكري ،

فكان رده هذا ، لكي يتمكن من تحمل الثقل الساحق ، لكومات ( الأشياء ) التي أدخلها في حياته ، ولكي يستوعب الضغط الضخم ( للأفكار ) التي تهدد شخصيته وبقاءه : بالإلزام من طرف الأشياء ، وما فوق الإلزام من طرف الأفكار ؛ فما أن يقذف أحد مصِّمي الآزياء في باريس بموضة خارجة عن العرف ، حتى تشار مشكلة ( الشوال ) الأخلاقية بخطورة في العواصم الإسلامية ، حيث يستدعي الحدث استفتاء المشايخ الموقرين في هذا الموضوع ! وهكذا يمدنا المجتمع الإسلامي بمفاجات تضيء لنا بوضوح طوراً غريباً من تطوره ؛ وإننا لنلتقى في هـذا الجتم أحياناً بلمحات أكثر بهاء ، وأشد جاذبية في الوقت ذاته ، لـدى بعض البلاد التي لاتزال في حداثة ذلك التطور ، حيث لم يتخلص الجيل الراهن بعد ، من الطور الاجتماعي السابق للطور الذي نحن بصدده . فنحن نرى ؛ على سبيل المثال ، الشرطة السعودية ، تنظم حركة مرور هامة لقوافل السيارات التي تتضخم بشكل مفرط أثناء موسم الحج ، حتى ليؤول الأمر بطبيعة الحال إلى تكاثر الرحام في بعض مراكز هذا المرور الوقتي ، وبالخصوص في مكة وعرفات و ( منَّى ) ، وإذا بنا نرى الشرطى المنهمك بضخامة طابور العربات ، يتصرف تماماً كالوكان أمام قافلة من العير . لقد صادف أن كنت أؤدي فريضة الحج منذ حوالي ثلاث سنوات ، فرأيت الشرطى ، وهو منهمك لبعض الوقت ، وإن كانت السمة لاتفارق محياه ، يطرق بضربات عصاه التي يسكها في يده إذ ذاك ، على ظهر العربة التي أوجد داخلها ، تماماً كالوكان يعطى نفس الضربات لأحد العير ، كي يجعله يمر مسرعاً ، ويدع القافلة تتقدم في سيرها ! ولا ريب في أن هذه الصورة مفرطة في البساطة ، باعتبارها علامة من علامات التطور الاجتاعي للعالم الإسلامي ، ولكنها تترجم بدقة كافية عن طور من أطوار تطوره النفسي .. وإننا لنستطيع جمع صور أخرى ، لها الدلالة العَرَضيَّة نفسها ، بالنسبة إلى الحالة الاجتاعية والنفسية الراهنة . ففي أثناء موسم الحج ذاته ، يمكننا أن نشاهد على سبيل المثال ، أحد الشبان ( يطوف ) في شوارع ( المدينة ) المزدحة ، على دراجة

مزخرفة ، كالو أعدت ليوم مهرجان ، وقد جهزت دراجته الصغيرة ، بقصاصات من الأوراق الزاهية الألوان ، وغطيت العجلتان بالقطن ( الكرتوني ) المنزهر ؟ وعندما عر في المساء ، نرى في مؤخرة دراجته ثلاثة أو أربعة أضواء حراء ، وطاقماً كاملاً من الفنارات الأمامية .. فهذا الشاب كا هو مشاهد ، مدفوع بشعور الغيرة لمنافسة مُلأَك سيمارات ( الكدلاك Cadillacs ) !.. وإن هذا النوع من الغيرة ، ليجعلنا نبتسم بعض الشيء لسذاجته . ولكن لننتقل بنظرنا إلى أعلى من ذلك بقليل ، وليكن في هذه المرة حول المناقشات الجارية في حياتنا الفكرية ، حيث نرى الكثير من الجهود الكبيرة ، والجديرة بالتقدير ، تحاول أن تشق طريقاً أمام المجتمع الإسلامي ؛ إننا نشاهد أحياناً بعض المحاولات المتميزة الرامية إلى أَقْلَمَــة أَفكار يمكن أن تكون شديدة الأصالة بالنسبة إلى وسطها الأصلى ، ولكنها تبدو في وسطنا نحن ، قريبة الشبه بتلك الطَّرَفِ العصرية التي ( تبعثرها ) الصدفة أحياناً ، في قرانا الجزائرية ، والتي نجهل تاريخها واستعالها . وبهذه الطريقة عينها ، تبث الصدفة أحياناً ، في أدبنا مواضيع غير منتظرة . فهؤلاء المولعون بالشعر والبدع الخرقاء ، ربما وجدوا لذة مستعذبة في بابها ، تضنها مقطع شعري من شعر ( الزهاوي ) ، أراد به الشاعر أن يعطينا نوعاً من التفسير لنشأة الكون ، فذكر أن أصل الخليقة هو ( الأثير ) !.. وهذا أمر حسن ولا شك من ناحية ( القافية ) ! . . ولكن الشاعر الكبير ، لم يتصور أن الإله الذي وضعم أصلاً لنظريته في نشأة الكون حوالي سنة ١٩٢٥ م ، قد هلك منذ أكثر من عشر سنوات قتيلاً على يد ( فيزياء ) القرن العشرين ؛ إلا أن هذا الإله الهالك ، لا يزال يجي خطاه في عدد لا يستهان به من مباحثنا الأدبية والفلسفية : فقد دخل في عالم ( أفكارنا ) ، في الوقت نفسه الذي لفظه فيه العلم من عالمه !..

وفي أيامنا هذه تُذاغبُ النزعة الوجودية في العالم الإسلامي ، حيث يبذل - أو على الأصح - بذل مجهود معين ، لأقْلَصة بعض الآفكار ( السارتريسة

Sartriennes ) ، ولكننا نتساءل : أي علاقة يمكن أن تكون بين عالم ( الأشياء ) و ( الأفكار ) الذي أوحى إلى ( جان بول سارتر Jaen Paul Sarter ) بكتابه : ( الغثيان La nausée ) ، وبين عالمنا نحن ؟!..

حقاً إن التقليد ليذهب مذاهب بعيدة المدى ، وهو لا يعضد في هذا المدى غير فوضى من ( الأشياء ) و ( الأفكار ) : كعالمين منفصلين لا بحال في داخلها لأي تنظيم ، أو كسديين ليس بينها أية صلة جدلية !..

#### ه .. الاضطراب :

وبافتقادنا هذا التنظيم الداخلي ، الذي يضع كل فرد وكل شيء ، حيث ينبغي أن يوضع ، نجد العالم الإسلامي لا يمنح الفرد كل الضانات الاجتاعية لتحسين عمله اليدوي أو الفكري ، ولا يتيح له أن يجني ثمار هذا العمل . وإذا كانت بلاد كصر قد شُرع فيها بالاهتام بهذه المشاكل ، فذلك راجع في الوقت ذاته تقريباً لتطور الحكم بعيد سنة ١٩٥٦ م ، وللاسترار الاجتاعي الذي عضده ( النيل ) دائماً في هذه البلاد ، من حيث معاضدته للنظام الزراعي منذ آلاف السنين ؛ ولسوف تزداد الخاصية الاجتاعية لهذا الاسترار نمواً ، مع حركة التصنيع . ومها يكن من شيء ، فإن المشكلة تتناول هنا ، من وجهة النظر الإسلامية بصفة عامة ، ولم تعد لتتناول من الزاوية السياسية كا سنوضح أسباب ذلك فما بعد .

وإذن فالمسلم يولد في مجتمع ، لايقدم له الضانات الضرورية لاكتاله الاجتاعي . وعلاوة على ذلك ، فهو يأخذ بعين الاعتبار ، وبطريقة غامضة في قليل أو كثير : أن ليس مصيره بوصفه فرداً ، هو مثار القضية ، ولكنه مصيره بوصفه ( مسلماً ) . فالفرد يجد في نهاية الأمر دائماً في بلاده ، نفس الحظوظ التي هي لمواطنيه على سبيل التقريب ، إلا إذا تدخل سبب شاذ ، أو يد غريبة مثلاً

في الإضرار به ، ولكن حظوظه بوصفه مسلماً ، في المنافسة العالمية ، أكثر ضآلـة ، من جراء بعض العوامل السلبية التي أثرت على تطور العالم الإسلامي منذ بضعة قرون . وهـذا مجرد تقرير للواقع المشاهـد ؛ ولكن يجب أن يوضع هـذا التقرير داخـل وعي الإنسـان المسلم ، لنتفهم بعض مظـاهر سلـوكـه منـذ خمـين عـامـاً . فالفوض في الأشياء وفي الأفكار كان من نتائجهـا الحتميـة انعـدام الأمن في المجتمع ، والبلبلة في الأفكار والاضطراب في الأرواح . فهناك دامًا تبعية مشتركة بين الحالة الاجتاعية ، والحالة الأخلاقية في وسط معين : فالفوض الاجتاعية في أشكالها الختلفة ، الاقتصادية والفكرية ، تنتج الاضطراب الأخلاقي . وهذا الاضطراب لا يترجم بطبيعة الحال ، بنفس الطريقة في طبقات المجتمع المختلفة ، ولا في عصور تطوره الختلفة . فقد سلف أن أشرت في غير هذا المكان ، كيف أجاب أحد الشبان المسلمين من سكان ( موريتانيا Mauritanie ) عن سؤال وجهم إليمه الضابط الفرنسي ، والاستعماري اللامع المدعو ( إرنست بسيكاري Ernest bsichari ) ، الذي لا يزال على معتقد ديني هش ، والذي لم يعرف كيف يحتفظ بالعرفان المدين به للوسط ( الموريتاني ) الذي أتيح له أن يوجد في أفيائه ، فقد حاول أن يضع الشاب المسلم الذي اتخذه دليلاً له في صحراء موريتانيا ، أمام التفوق الصياغي الأكيد لأوربا ، بغية وضعه في مأزق ، يتوقع معه تصدعاً في عقيدة الشاب المسلم ؛ ولكن هذا الأخير ، من غير أن يفكر في إعداد أي حساب لرده ، انفلت من ذلك المأزق عجيباً بكل بساطة :

« أنتم لكم الأرض ، ونحن لنا السماء » !..

وهذا النوع من التفكير يتيح لنا أن نأخذ بعين الاعتبار ؛ أن الشاب المسلم قد انفلت في الوقت ذاته من المنافسة الأرضية ، المتثلة في الارتباط بالآخرين ؛ ويبين لنا كذلك وبصورة حية ، رد الفعل للإنسان الشعبي المسلم حوالى سنة ١٩١٢ م ، وحتى في تاريخ أقرب من هذا إلينا لم تكف الأسباب التي يكننا أن

نعزو إليها هذا الاضطراب اللاشعوري في فكرة الشاب الموريتاني تلك ، عن ممارسة مفعولها بطبيعة الحال ؛ فنحن لو نظرنا إلى بعض الاعتبارات المعينة ، عكننا أن نقول: إن ذلك الاضطراب قد زاد احتداماً ، في الحد الفاصل الذي يمكن أن نتصوره بين المستوى الصياغي ( أو الفني ) للعالم المخطيط سنة ١٩١٢ م ، وبين مستواه الراهن . وحينتُذ ، فاضطراب الواعية المسلمة حتى لدى الإنسان الشعى ، ليس إلا نتيجة مباشرة في قليل أو كثير لذلك الفاصل الذي نستبين منه أن التطور الصياغي الراهن للعالم قد زاد ولم ينقص من تخلف الجمع الإسلامي بالنسبة إلى الإيقاع العام ؛ لأن الذي تهمنا مقار ته هنا 'يس الوضعية الراهنة للعالم الإسلامي بالنسبة إلى وضعيته التي كان عليها حوالي سنة ١٩١٢ م ، ولكن بالنسبة إلى الوضعية العامة التي تنتظم عالم اليوم . ومن هنا نلاحظ أن مفعول هذا التخلف قد تفشى فعلياً في الواعية المسلمة منذ ربع قرن . فهناك احتدام مَأْساوي لهذا التخلف الذي ندرك نتيجته في أشكال مختلفة للحياة الإسلامية الحالية . وبطبيعة الحال فهذه الأشكال غالباً ماتكون متناقضة ومتقابلة . ولنراقب إذا أردنا ردّ فعل المتفرجين من المسلين بإحدى قاعات ( السينما ) في موقف من مـواقف فيلم أجنبي ؛ إننــا نرى متفرجــاً يضحــك والآخر يبكي من الانفعال . وأنا أتخذ ( الفيلم ) الأجنبي وليس العربي كميار لأنه يتيح لنا بطريقة أفضل التمييز بين تباين استجابات المتفرجين المسلمين بالنسبة إلى ( عالم الأفكار ) الذي نحن بصدده . وعلى صعيد آخر ، وعلى مستوى أرقى إن صح التعبير ، نرى حركة نشر وصحافة رائدة تقف في صف كل المبتكرات . كالشوال أو غيره . معتقدة أنها تخدم بذلك تجدد البلاد ، أو هي تقف في صف كل الحريات ، معتقدة أنها تسهم في تحرير الأمسة ؛ وكان من الطبيعي أن نرى في نفس الوقت انبشاق حركة ( أدب اجتماعي ) تواجه كل عنوان من عناوين المنشورات السالفة بعنوإن مضاد ، مثل : ( العدالة الاجتماعية في الإسلام ) ! و ( الملكية في الإسلام ) !.

فالتقاطب المزدوج البذي أشرنا إليه فيا مضى ، ونحن بصدد النفسية الإسلامية \_ ملاحظين لما هو واقع من عدم الترابط العضوي بين عالم ( الأشياء ) وعالم ( الأفكار ) .. يترجم هنا بعقلية مزدوجة كذلك ، فالإنسان الذي يضحك في ( السينما ) عِثل ( مناظراً ) للإنسان الذي يبكى . والإنسان الذي يكتب ـ بين السطور على الأقل - أن الإسلام أصبح شيئاً فات أوانه ، ويتعين استبداله عا يحل عله ، يمثل مواجها للإنسان الذي ينادي بالعودة إلى إسلام اجتماعي بوصفه الوسيلة الوحيدة للنجاة . إنها قطبان متقابلان في حياة المجتم الإسلامي الراهن : الفكرية والعاطفية . وكل هذا النشاز ، وكل هذا ( اللاتناغ ) من شأنها أن يضيفا مفعولها النفسي للاضطراب الأخلاقي السائد في هذا المجتم . وإذا كنا رأينا شاباً مسلماً ينفلت ببساطة من الأرض وتبعاتها . عِثْل ذلك الجواب الذي ردّ به سنة ١٩١٢ م على الضابط الفرنسي أرنست بسيكاري فإننا نستطيع أن نرى في يومنا هذا أحد كبار المسؤولين الإداريين المسلين مثلاً ، ينفلت من الإسلام بحجة أن الدين قد أدى مهمته الاجتاعية ، وأنه يجب أن يدع مكانه من هنا فصاعداً في هذه المهمة إلى العلوم الاجتاعية !.. لندع هذا الشخص لشروده ... فالدي تهمنا معرفته آنئذ ، هو أن الظاهرة الاجتاعية التي يترجمها بطريقته ومنطقه الخاص ، يجب أن تترجم بشكل أو بآخر في الواعية الإسلامية ذاتها ...

### ٦ ـ تكوين الفكرة :

إن الاعتبارات التي قدّمناها في الفقرات السالفة ، تترجم بكل طريقة عن أزمة النوّ ، التي يجتازها العالم الإسلامي منذ أن استيقظ وعيه . وهي اعتبارات تكوّن في جملتها المظهر المرّضيّ ، لما تعورف عليه ( بالنهضة ) ؛ فالأزمة نتيجة لهذه النهضة . ونحن نستطيع أن نبوب عناصرها حسب طبيعتها الاجتاعية والنفسية ، كا سلف أن قدّمنا ؛ فالتأخر في المجال الاجتاعي ، وفي الشروط الراهنة لتطور العالم العام ، يُترجم باضطراب في المجال الأخلاقي ؛ وهذا الاضطراب

يُترجم بدوره في سلوك الأفراد ؛ فهو في المستويات الختلفة للسلم الاجتاعي يُترجم : إمّا بوَهَنِ في الرَّاي أو بالسُخط والتطرف في وجهات النظر ؛ ولا أحب أن أذكر حالات تمثل للشق الأخير ، لأن من بينها ماهو مضن بدرجة غير محتلة ، حتى ليوول الأمر ببعض الأفراد من هذا الصنف ، إلى الارتداد عن الإسلام ، واعتناق المسيحية بدافع من اضطرابهم ! .. وإني لأعرف من بينهم على الأقل حالة في مراكش ، وأكثر من حالة في الجزائر ، ويتعين علي أن أقول : إن هؤلاء المرتدين ، يكونون أحياناً من صفوة الناس .. ولكني أحب أن أذكر من بين الصنف الثاني نموذجين ، لأن حالتها على وجه الدقة ، هي التي أوحت إلي إجمالاً بموضوع هذه الدراسة .

لقد ذهبت لزيارة مسلم ، كنت أقدر فيه صفته ومجهوده الفكري البارز ، وكنت لاأعرفه إلا عن طريق مؤلفاته ؛ وعندما دخلت عليه ، وجدت فيه رجلاً يبعث على الارتياح ، وربما تكون طلعتي قد حظيت بارتياحه هو الآخر !.. فقد انسجم معي في تجاوب سريع ؛ وكنت أنتظر منه أن يحدثني عن عمله ، وإذا به يحدثني عن حالته الروحية :

« إنني أعمل واليأس يملأ قلبي » !..

واليأس ربما يكون أفضل من الكفران والارتداد ، ولكنه ليس ببادرة صحة أخلاقية في مجتمع معين على أية حال !..

أما المثقف المسلم الثاني ، فقد سعى إلى بنفسه في هذه المرة . وكان طبيباً استدعيته لعلاجي من مرض ألم بساقي ؛ ولكن سرعان مافهمت أنه يتعين علي أن أحاول أنا نفسي علاج رأسه وقلبه اللذين علوهما التشاؤم فيا بدا لي . قال لي وهو يتنهد بحسرة :

« أحب أن أصارحك بأني لاأجد لدى المسلمين أي شيء في مكانه الذي يجب

أن يكون فيه » ...

وهذا النوع من التفكير . وذلك التنهد المتحسر . ينبئاننا عن الكثير فيا يتعلق بالحالة الروحية التي عليها زائري الذي لا يشكو أيَّ خصاصة من الناحية المادية ...

وهاتان الزيارتان ـ الزيارة التي قت بها . والزيارة التي قام بها غيري إلي ـ تركتا في تأثيراً عميقاً . لأن ماتبدى لي منها قد ذكرني بحالتين أخريين وصلت من مقارنتها إلى نتائج محسوسة .

والحاصل أن هذه المقارنة قد تمت آلياً في مخيلتي: ، حتى لقد تخلت عني أوجاع ساقي بمجرد سماعي لكلمات الطبيب الذي استقدمته لعلاجي !..

فقد تعرفت في باريس \_ أثناء المدة الواقعة بين سنة ١٩٣٤ م وسنة ١٩٣٥ م \_ إلى طالب صيني كان زميلاً لي في الدراسة ، وقد ربطت بيننا صداقة متينة ، لأن كل واحد منا يعيش مأساة الإنسان المستعمر بطريقته الخاصة .

ونحن نذكر أن (الإمبريالية) اليابانية كانت طوال تلك المدة تتدفق على القارة الصينية بغية استينات ملكة استعارية وكان صديقي شديد التأثر لذلك ، مما يزيد في التهاب أحاسيسه الوطنية ، وكنا نتبادل بطبيعة الحال أحاسيسنا تلك فيا بيننا ولا أنني لم أكن لأعرف كيف كانت نظرته إلي كناضل جزائري في ذلك الحين ؛ ولكنني أذكر جيداً كيف كانت نظرتي بالنسبة إليه كناضل صيني ؛ فقد كنت متأكداً أنه مستعد لبذل حياته في سبيل خلاص بلاده ووراء هذا العزم الذي طالما رأيته يلتع في عينيه كالوميض البارق ، كنت أستبين كذلك قرارة من التشاؤم واليأس ؛ لقد كنت أستشعرني إزاء إنسان حائر ونسان مطارد وعلاوة على ذلك فهو لم يدع لي في هذا الصدد أي عجال للريب ؛ إنسان مطارد و يريد أن يتحدث إلى فيها عن السياسة ، كان يأخذني جانباً ، بعيداً

عن كل أذن مطاردة ؛ بل إنه كان يقتادني معه أحيسانا حدد ( البنثيون Panthéon ) أو ( مقبرة العظاء ) ، مبالغة منه في الحذر . أعني بطريقة لا يتاح معها لأي طفيلي أن يقتنص ما يدور بيننا ، من غير أن نشاهده مقبلاً عن بعد في هذا الميدان البراح .

والمؤكد أن الفكرة التي يكونها عن الوضعية الاجتاعية والسياسية في بلاده ، هي التي يترجمها سلوكه بهذه الطريقة : إنه إنسان مطارد ، لأن الوضع الاجتاعي والسياسي في الصين كان على مدى من السوء اقتضى منه هذا السلوك .

وبعد عشرين سنة من هذا التاريخ ، أتيح لي أن ألتقي بشاب صيني آخر ، أعني بعد تحرير الصين . ولقد كان هذا الشاب أقل ثقافة من صديقي ولا شك ، وأقل منه اندفاعاً كذلك . ولكن أي تماسك في موقفه !... لقد كان يصغرني براحل ، ولكنه كان يتفرس في ويتفحصني ، يستشفني ويدرسني . وبتذكري لصديقي القديم ، فهمت أن الثورة قد قامت بتبديل للشخصية الصينية : لقد هين مخاطبي على الصعوبات الداخلية ، التي كانت تضفي فيا سلف على صديقي القديم مَيْتَم الإنسان المطارد !..

ولقد سيطر الشاب الصيني ، على هذه الصعوبات القائمة في عالمه الداخلي ، وهو الآن ـ ونظرته إليّ توضح لي ذلك ـ يسعى للسيطرة على صعوبات عالمه الخارجي . وإننا لنتساءل : كيف تمّ التحول في الشخصية الصينية ؟ المؤكد أن الثورة لم تأت بالحل لكل المشاكل القائمة في الصين بطرقة من عصاً سحرية ، فعدد المشاكل وطبيعتها لما ينقصا بعد إلى حد يسمح بميلاد (عالم خارجي ) يستطيع فيه الجيل الصيني الناشئ التكن من الراحة والشعور بالتاسك ، إلا أن هذا الجيل يجد أسباب تلك الراحة في ذاته هو ، أي في (عالمه الداخلي ) ، فالثورة الصينية لم تحذف المشاكل ولكنها حورت موقف الفرد بالنسبة إليها من أساسه . وصديقي القديم كان يرى تلك المشاكل ، ولكنه لم يكن ليرى أي طريق يسؤدي إلى

حلولها . بينها الشاب الصيني المعني يرى هذه الحلول بعيدة الأوان في قليل أو كثير ، هذا هو الذي تبدل بالفعل وإنه لأساسي بالنسبة إلى مجتمع معين .

والآن ، لوأنني انتقلت بهذه الاعتبارات على الصعيد النفسي مخاطبَيّ المسلمين السالفي الذكر ، لوجدت أن مشاكل المجتع الإسلامي ، في طبيعتها وعددها ، ليست هي التي دفعتها إلى عدم الأمن والقرار الذي هما عليه ، ولكنه واقع عدم عثورهما على حلول تلك المشاكل والطريق المؤدية إلى تلك الحلول . إن (عالمها الداخلي) هو الذي يتضن العلة أكثر مما هو (عالمها الخارجي) . ومخاطباي المسلمان في حاجة إلى شيء معين يبدل من موقفها بالنسبة إلى المشاكل ، وهذا الشيء المعين لاتعطيه غير إرادة جماعية ونزعة غيبية معينة كاسلف أن أعطته الشورة لست مئة مليون صيني . ومن هنا فحسب تنبشق فكرة (كنويلث إسلامي) بصورة تلقائية ، أعني من طبيعة المشاكل ذاتها ، تلك التي يواجهها المجتمع الإسلامي الراهن . ولسوف غد هذه الفكرة بتبريرات أخرى ـ علاوة على ما قدمنا \_ في الفقرات التالية .

## ب ـ مشروع دراسة مكتملة :

## ١ .. تبرير عام :

إننا بتحليلنا في الفصل السالف ، للوضعية السائدة في العالم الإسلامي ، قد أكدنا كيف اتتمت هذه الوضعية في أساسها بالتخلف الاجتاعي للإنسان المسلم ، بالنسبة إلى تطور العالم العام . وجدير بنا الآن أن نركز الانتباء حول العوامل \_ أو بعضها على الأقل \_ التي تؤثر على تلك الوضعية بوصفها عوامل مسرّعة أو معجِّلة للتطور العالمي ، وبالتالي نزَّاعة إلى المضاعفة من تخلف المجتمع الإسلامي ، ورامية كذلك إلى تعضيد العناصر ذات الصبغة النفسية والاجتماعية التي تكوَّن معطيات المشكلة ومظاهر الأزمة التي سبق أن حللناها . وكما سلف أن بينا ذلك ، فهذه الأزمة ليست في طبيعة مشاكل الجتم الإسلامي ، بقدر ماهي في موقف الإنسان المسلم بالنسبة إلى هذه المشاكل . ولكن إذا كانت طبيعة المشاكل في التقدير الأولي للحلول التي توضع عليها ، تقع في الدرجة الثانية ، فإن مستوى هذه المشاكل يأتي على العكس من ذلك في الدرجة الأولى ، ولذلك يتعيَّن اعتبار المساحة الجغرافية للمشاكل التي نريد دراستها ، فهناك مشاكل ذات صبغة قومية فحسب ينبغي أن تجد حلولها في البلاد نفسها التي تشار فيها . ففي القاهرة والخرطوم وليس في غيرهما يجب أن تجد مسألة مياه النيل حلها وإن كان يمكن أن ينْضمُّ النيل إلى اقتصاد منطقة أخرى معينة ، كا أشرت إلى ذلك على سبيل المثال في كتابي ( فكرة الأفريقية الآسيوية ) ( L'Afro-asiatisme ) ، وكيف أن العربية السعودية نفسها عكنها أن تساهم في بناء مثل هذا الاقتصاد الإقليي . ولكن هناك مشاكل أخرى توضع في ( الرباط Rabat ) مثلاً إلا أنها لا يكن أن تجد حلها في نطاق مراكش وحدها لأن التاريخ قد حدد من طبيعتها ، والتطور

العام قد حدد مستواها بطريقة لا يمكن معها لتلك المشاكل أن تحسم إلا بحل عام يمكن تطبيقه في الرباط وجاكرتا معاً ، أعنى في مساحة معينة .

### ٢ \_ أسباب جغرافية سياسية :

والمتبقى هو أن هذه الاعتبارات قد أصبحت مُعَضَّدة بالاتجاه العام للتاريخ المعاص ، فهناك في نهاية الأمر مظهر جديد في التطور الراهن للعالم ، فالعامل الفني النه ي ترتب عليه ، في مجرى النصف الأخير من القرن العشرين ، تمركيز القوة على محور واشنطن ـ موسكو ، ترتب عليه من جراء هذا الحدث نفسه نتيجة أخرى ذأت صبغة جغرافية ـ سياسية ، فهذه القوة المركزية تحـدد بـدورهــا ظاهرة معينة ، إذ هي قد أبرزت إلى حيز الوجود ، المساحة الخططة ، حيث يمكن أن يكون الاقتصاد منغلقاً على ذاته بقصد غايات استراتيجية . وبطبيعة الحال ، فهذه الظاهرة لاتحدد مساحة مفردة ، ولكن ( مساحات مخططة ) عديدة ؛ وهي المساحات الكبرى التي تتطابق مع وحدات جغرافية ـ سياسية تواقة إلى البقاء في دائرة مغلقة ، أو هي تكتبل على الأقل في هذا الاتجاه ، وحيث عركزت القوة أو هي بصدد الاتجاه إلى هذا التركز . فكتلة الحلف الأطلنطي والاتحاد السوفييتي والصين الشعبية والاتحاد الهندي ؛ تمثل كلها نماذج مختلفة ومتفاوتة الاكتال لهذه ( المساحات الخططة ) التي تمركزت فيها القوة أو هي في طريقها إلى هذا التركز . والمؤكد أن المشاكل في هذه الماحات ، حتى ولو لم تتغير من حيث طبيعتها في قليل أو كثير ، فإنها مع ذلك مسوقة إلى مستوى أكبر ، وهي تتخذ من جراء هذا الحدث نفسه مظاهر فنية معينة يهين عليها قانون الأعداد .

على أن تلك الوحدات ليست مجزّاة داخلياً بالطريقة نفسها مادامت هذه ( الفِقر ) \_ إن صح التعبير \_ متفاوتة في مرونتها ، مضافاً إلى ذلك أن طابعها السياسي لا يهمنا ، ولكن الذي يهمنا هو المظهر الفني والنفسي للمشاكل الجديدة

التي يضعها وجودها الموطَّد في قليل أو كثير ، على محور من القوة ، وهي المشاكل التي تتصل بمساحات جغرافية كبيرة وكتل بشرية ضخمة .

## ٣ ـ أسباب نفسية :

ومها يكن من شيء فإن الذي يهمنا اعتباره هو كيف كان ردّ الإنسان المسلم ، في عالم مخطط راضخ للعامل الفني ، ولعامل القوة اللذين يَسِمان تطور كتلة بشرية لا يستهان بها بطابع الحركة المعجّلة ، ويعطيان لمشاكل هذه الكتلة مستوى غير مألوف ، تصوره لنا أحياناً أرقام قياسية عجيبة ، مثل المئة والخسين ألف طن من الصراصير - إذا لم تخطئ ذاكرتي - التي وقعت إبادتها في الصين الشعبية أثناء المدة التي استغرقها مشروع الخس سنوات الأولى هناك . وحينئذ فالإنسان المسلم يستشعر أحياناً في هذا العالم الخطط عدم جدواه ، من حيث استشعاره لما هو واقع من أن التاريخ يصنع بدونه . فهو بوصفه عنصراً من عالم غير مخطط ، يرى نفسه مجتازاً من طرف التطور المسرّع لبقية البشرية .

والآن لواستبطن الإنسان المسلم هذه المعطيات ـ وهو أمر من الطبيعي أن يفعله ، بقدر ما يسترد وعيه وينتبه لمدى تخلفه ـ فسيتاح لنا أن نفهم عنه ، أنه سيأخذ بعين الاعتبار في هذا المستوى ، أن العالم الإسلامي الذي ينتمي إليه ، يحمل في طواياه بذور ثورة . ومنذ هذا الحين يجتذبه سؤال في صورة ( متحارجة dilemme ) :

أولاً من المراد محدد منسق العالم الإسلامي إنجاز ثورته حسب اطراد محدد منسق عشروع منعد يؤخذ فيه اعتبار العناصر النفسية والعوامل الاجتماعية الخاصة بالجتمع الإسلامي الراهن ؟

ثانياً ـ أو أن العالم الإسلامي سيجد نفسه منقاداً ـ لعدم توافر توجيه سديد ، حسب مشروع معد وبضرورات تكفيه مع تطور عالمي ، لم ينفك في

إسراع دائب ، يتزايد يوماً فيوماً - إلى ثورة لا يكون مسيطراً عليها ؟

وفي هذا السؤال يتمثل طرفا ( المتحارجة ) أو ( المأزق ) ! ومن هنا تبدو ضرورة وضع تخطيط للعالم الإسلامي ، أولاً وبالذات في المجال الأخلاقي : إذ يتعين التخفيف عن الواعية الإسلامية من ثقل الأحاسيس السلبية ، التي تعبر عن ذاتها من خلال كلمات ذلك الشاب ( الموريتاني ) ، وفي كلمات المثقفين التي سلف لنا ذكرها فيا مضى .

## ٤ ـ المظهر الفني:

لقد ذكرنا ما يكفي من البيانات عن طبيعة المشكلة وعن مستواها ، فهي مشكلة العالم الإسلامي ، أي مشكلة مساحة منحصرة بطريقة متحادّة بين خطّي طول ( طنجة وجاكرتا ) ، وبين خطّي عرض : ( مدينة الجزائر ودار السلام ) وهذه البيانات ، ليست في حدّ ذاتها إلا المعطيات الأولية .

ولكننا بمجرد مانتناول المشكلة في مظهرها الفني ، الذي هو مظهر التنفيذ ، تتبدى لنا معطيات أكثر تعقيداً . فالواقع أننا نوجد ؛ ليس بإزاء عالم إسلامي واحد ، ولكن بإزاء عوالم إسلامية عديدة :

- أ .. العالم الإسلامي الأسود أو الأفريقي .
  - ب \_ والعالم الإسلامي العربي .
- ج \_ والعالم الإسلامي الإيراني : ( فارس وأفغانستان وباكستان ) .
  - د ـ والعالم الإسلامي الماليزي : (أندونيسيا والملايو) .
    - هـ \_ والعالم الإسلامي ( الصيني \_ المنغولي ) .

وإذن فهناك مجال لتحديد (مبدأ مكامل) يُتطلّب منه أن يعبر أساسياً عن وحدة المشكلة من ناحية ، ومن ناحية أخرى أن يأخذ بعين الاعتبار ذلك التعدد الذي يتعين أن يترجم عن تعقيدها . وعلى هذا فتخطيط العالم الإسلامي ، يجب

أن يبدأ بالضرورة من عملية ( مكاملة ) من ناحية ، ومن عملية تبويب من ناحية أخرى ؛ والمظهر الفني يعانق هاتين العمليتين . وإذا كانت العملية الأولى ، يكن أن تبدو لنا على نحو معين من السهولة \_ بالرغم مما يضفيه عليها العنصر الشّيعيي من التعقيد . فإن العملية الثانية المتعلقة بالتبويب المتطلب تحديده بين ( العوالم الإسلامية ) ، ستكون أكثر تعقيداً بمراحل . وإذن فإننا إذا ماتناولنا موضوع ( كمنويلث إسلامي ) باعتباره مجرد موضوع للدراسة ، المقصود منه معرفة أكثر بالعالم الإسلامي ، أو بغية وضع تصم لهذا العالم ، يتعين علينا بالضرورة أن نأخذ بعين الاعتبار عدداً معيناً من المعطيات العضوية والضرورات المنطقية . ومن بين هذه المعطيات يأتى ( المبدأ المكامل ) في الاعتبار الأول ، إذ لاجدال في أن العالم الإسلامي قد احتفظ ـ بالرغ من تقلبات تاريخية ـ بوحدة روحية ، تكون عاملاً أساسياً من الوجهة النفسية في تماسك المشروع ، ومن الوجهة الفنية في التوفيق بين عناصره ، وعلاوة على ذلك ، فإن هذه الوحدة لاتستطيع أن تقوم فعَّالياً بدورها ( المكامل ) إلا إذا تجسمت في صورة موامَّة تمثل بشكل إنشائي إرادة العالم الإسلامي الجماعية ، ومنذئذ تتعين مراجعة النظر في مشكلة ( الخلاقة ) على ضوء المعطيات الراهنة للعالم الإسلامي . وربما استطاع فقهاء القانون تحديد ( الإمامة ) تحديداً جديداً ، لا يُغفل فيه ما يحمله اليوم المفهوم الإسلامي لكاسة ( أمة ) من تنوع ، من حيث السياسة والجغرافيا والجنس . ويبدو أن هذا المفهوم نفسه قد أخذ يتقلص في الواعية المسلمة ، كا تشهد بذلك بعض المظاهر المعينة ، فقد تواصلت ( الهجرة ) إلى بقاع الإسلام المقدسة . وإلى ( المدينة ) بالخصوص . من طرف الأجيال الإسلامية منذ ثلاثة عشر قرناً ؛ ولكن (حق الهجرة) يكون اليبوم مبوضوعاً لتقييدات معينة من طرف السلطة السعودية العنامة ، ولاحتجاجات معينة من طرف بعض سكان ( المدينة ) أنفسهم ، من أولئمك المهتمين بمراعاة مصالح مادية مشروعة على أية حال .

وأخيراً فهناك مجال - كا سلف أن ذكرنا - لاعتبار بعض الضرورات المنطقية المعينة ، فالكنويلث الإسلامي ، لكي ينظم نفسه في علاقته الوظيفيَّة بمعطيات تطوره الخاص ، وبضرورات تكيفه مع تطور عالم مخطط ، يكن أن يُعرَّف (كاتحاد فدرالي) بين ( العوالم الإسلامية ) يترأسه مؤتم إسلامي ، يقوم بدور الهيئة المنفذة لهذا الاتحاد . وعلاوة على ذلك فإن التقسيات الفدرالية يجب أن تتلاق مع الاتجاهات الطبيعية للتطور التاريخي والاقتصادي والسياسي . فهناك مثلاً من وجهة النظر الاقتصادية منطقة طبيعية تتمثل في مصر والسودان ، ومن وجهة النظر السياسية منطقة عربية تمثل الجهورية العربية المتحدة إحدى بوادرها .

#### ه ـ اعتبارات عامة:

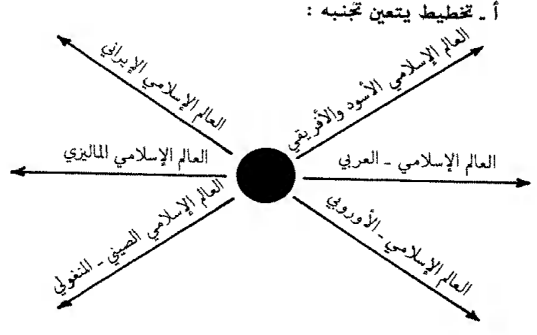
لقد رسمنا في الفقرات الأربع السالفة ، الخطوط الكبرى لدراسة عن الكنويلث الإسلامي ، من وجهة نظر تصييّة . ولا بد أن يكون القارئ قد فهم أن هذه الدراسة لا يكن أن يقوم بها شخص واحد ، كا لا يكن أن تمّ في موضع واحد ، ولا في شهر واحد !..

فنحن مثلاً ، عندما نقسم العالم الإسلامي إلى قطاعات خمسة : تمثل مأطلقنا عليه ( العوالم الإسلامية ) ، نكون كأننا قد أشرنا بهذا التقسيم نقسه ، إلى الفصول الخسة لعمل يقتضي مجهودات مديدة ومتواصلة ، لا يمكن أن تتمَّ إجراءاته في مكتب معين ، ولكن في مجال القضية نفسها ، من طرف هيئة من العاملين المتازين . وحتى لو فرضنا أن هسذا التقسيم لميسدان القضية وللعمل الذي يقتضيه ، صحيح في مبدئه ـ والواقع أنه يجب أن نضيف إلى تقسينا : ( العالم الإسلامي الأوروبي ) ـ فليس العمل بالسهل رغ ذلك .. لأن التحقيق في هذه القطاعات الخسة أو الستة ، يجب أن يجري في الداخل وعلى محيطها معاً . ففى

الداخل يتناول التحقيق موضوع العناصر العضويَّة الخاصة ( بالعالم المكتشَّف ) ، العناصر التي تكوِّن ( هو يُته ) وأصالته الخاصة ، وعلى الحيط يتناول التحقيق موضوع العناصر النفسية ، والقرابات التي يكنها أن تضم ( العالم ) المشار إليه إلى ( العوالم الإسلامية ) الأخرى ، تحت المبدأ نفسه ( المكامل ) ، وبالإضافة إلى ذلك ، فإن هذا التحقيق لا يكن أن يقع ابتداء من الحيط إلى الداخل ، ولكن من الداخل إلى الحيط . أو هو لا يتعين أن يقع ابتداء من ( نقطة إشعاع ) ، ولكن يجب أن ينتهي إلى ( نقطة التقاء ) . والنزوع إلى الاتصال ، يجب أن يأتي من الداخل متجهاً صوب ( نقطة الالتقاء ) هذه ؛ فإن الاتصال لا يكن أن يفرض من الخارج.

ونحن نستطيع تقديم هذه الاعتبارات في شكل تخطيطين ، يكننا أن نتعرَّف من خلالها - بصورة مشاهدة على نحو من الأنحاء - إلى مالأحدهما من مميزات تبرر توجيهنا النظر إليه ، كمنهج يفضل اتباعه ، وماللآخر من عوارض يكون معها من السداد تجنبه ، لأن اتباعه يؤدي إلى متناقضات معينة .

## أ. تخطيط يتعين تجنبه:

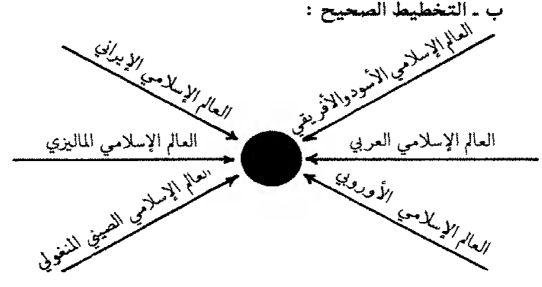


ففي هذا التخطيط ، تشع فكرة كنويلث إسلامي ، من نقطة مركزية ؟ والاتصال يقع من الخارج إلى الداخل .

وقد كان هذا التخطيط ذا قيمة منذ ثلاثمة عشر قرناً مضت ، لأنه عثل على وجه الدقة : المجرى الذي اتبعه إشعاع الفكرة الإسلامية الذي كتب لـ أن يبدأ انطلاقه من نقطة مركزية هي ( مكة ) على وجه التحديد .

ولم يكن لهذا الإشعاع في ذلك الحين ، أن يقع بطريقة غير الطريقة التي سار عليها ، وذلك لما فرضته عليه الشروط التاريخية من اتجاه محدد . أما اليوم فإن هذا التخطيط ـ على العكس من ذلك ـ لم يعد ذاقية لأسباب عديدة ، لعل أهمها هو ما يمكن أن تؤوّل به ( النقطة المركزية ) التي تشع منها الفكرة في الجال السياسي ، باعتبارها ( إرادة خاصة ) تسعى إلى فرض هذه الفكرة على غيرها . ولنكن على يقين من أنه سيوجد حينئذ في العالم ، ما لا يستهان بـه من المصالح الغريبة عن العالم الإسلامي ، التي ستتولى تأويل الفكرة على هذا النحو طواعية ومن غيرما تحرج ، علاوة على ما يوجد في هذا التخطيط من عوارض أخرى تتعلق بالمنهج وبتسهيل العمل .. وإذن فهو تخطيط يتعين تجنبه .

## ب ـ التخطيط الصحيح:



في هذا التخطيط تلاقينا عوارض التخطيط السالف، أولاً فيا يتعلق بالنقطة المركزية التي لا يمكن تأويلها هنا باعتبارها (إرادة خاصة)، وهو على نقيض سالفه، بتثيله لنقطة التقاء خس بوادر أو ستة في نظر الإنسان المسلم وغير المسلم سيان، سيكون من جراء هذا الاعتبار ذاته: التعبير الأكثر حقيقية عن الإرادة الجماعية) الإسلامية. فهو يحقق إذن، وبطريقة مسبقة في فكله الحسوس، هذه الإرادة الجماعية مانحاً للمبدأ المكامل الذي سبق أن تحدثنا عنه كل فعاليته منذ البداية، حاثاً من جراء هذا الاعتبار ذاته عملية التكامل، وهذا أساسي للغاية.

وإذن فنحن بتوزيعنا العمل على لجان محلية مكلفة بدراسة المشروع ، نكون قد كونا بهذا التوزيع نفسه وبطريقة مباشرة ، التدشين الرمزي للكنويلث الإسلامي ، وكأننا قنا بما يشبه وضع الحجر الأساسي في البناية . أما العمل الدراسي لهذه اللجان ، الذي يبدأ من الداخل إلى الهيط كا قلنا ، فسيكون - مها تكن مدته - العمل التكويني ، إذ يكون الكنويلث الإسلامي قد ولد من خلاله في ( عالم الأفكار ) ، ولم يتبق غير دخوله في عالم الوقائع التاريخية ، ولسوف يدخله عمل تلك اللجان بطريقة مطردة في هذا المجال الأخير ، لأن مواصلة هذا العمل ذاته تحتم بينها مبادلات تربطها ضروريا ( بقاعدة مجمعة ) أو ( جهاز مركزي ) ، وهذا الجهاز ، بوصله لتلك اللجان فيا بينها ، سيكون تيار التفكير الإسلامي ، وبما أن هذا التيار على وجه الدقة ، هو الهدف الرئيسي الذي خلقت هذه اللجان من أجله ، فإنها سوف تكون قد بلغت هدفها على نحو من الأنحاء ، قبل إنجازها لعملها ذاته ، لأن هذا العمل نفسه - ككل الأعمال التي تتعلق بالجمال البشري - هو في الوقت ذاته ذو صبغة فنية وأخرى ( رمزية ) ، والرمز في حد ذاته ، ليس إلا علية خلق ، لأنه ( يقاطب ) بين الطاقات البشرية ويرغها على الالتقاء في نقطة معينة . وإن علية الحلق لتم أحيانا قبل دخولها في الجمال ذاته ، في الكتفاء في القسة معينة . وإن علية الحلق لتم أحيانا قبل دخولها في الجمال الالتقاء في نقطة معينة . وإن علية الحلق لتم أحيانا قبل دخولها في الجمال

الفني ، أعني قبل أن تترجم في أرقام ووقائع .

إن بذرة الحياة ، ليست سوى مجرد رمز في اللحظة التي تضعها ( العناية ) في رحم أمّ من الأمهات ، ماهو وزنها ؟ لاشيء أو كاللاشيء ، ومع ذلك فإن مثل هذه البذور قد أنتج الأنبياء والعبقريات الكبيرة التي وجهت الحياة على صعيد هذه الأرض ؛ وإذا مااجتم بعض الأفراد في خمس لجان أو ستة ، لدراسة فكرة كنويلث إسلامي ، فإن اجتاعهم يمكن أن يبدؤ وكأنه لامعنى له !.. ومع ذلك فإن عالماً كاملاً يمكن أن ينشأ عن هذا الالتقاء .

القسم الثاني قيمة ( الفكرة ) في الجتمع الإسلامي

# أ ـ ( الفكرة ) في الجتمع الإسلامي :

# ١ - ضعف أساسنا المفاهيي :

إن أمام تنفيذ المشروع الذي سلف أن أشرنا إلى خطوطه العامة ، بعض المصاعب التي تقوم في مجالين اثنين :

أ \_ فهي تعزى إلى التطور التاريخي للعالم الإسلامي ، أعنى إلى منشآته .

ب \_ كا أنها من ناحية أخرى ، ناتجة عن تطوره النفسى ، أعنى عن أفكاره .

ويكفي فيا يتعلق بالنقطة الأولى أن نذكر بما سلف من أن كثيراً من الأشياء المتفسّخة في العالم الإسلامي قد تلاشت بالموت . وأن الكثير من الأشياء الضرورية لما يولد بعد . والذي يترتب على هذا أن المنشآت في هذا العالم : إما أن تكون قد أصبحت لاغية ، وإما أنها لما تتكيف بعد مع أوضاع العالم الإسلامي الراهنة . فصر هي البلاد الإسلامية الوحيدة فيا أعرف ، التي تهم بإنجاز منشآت جديدة ضرورية لحياتها الداخلية ولاتصالها بالخارج . أما فيا يتعلق بالنقطة الثانية فإن الأشياء تبدو أكثر تعقيداً ، وذات أهية أكثر جسامة معاً ، فنحن إذ قنا فيا سلف بالمقارنة بين تطور اليابان الحديثة وتطور الشعوب الإسلامية منذ قرن من الزمان ، قلنا إن هذه الشعوب قد دخلت ( عالم الأشياء ) ، وأنها لمنا تدخل بعد في ( عالم الأفكار ) كلية . كا ذكرنا أيضاً ـ مستعيرين للغة ( علم نفس الطفل ) ـ أن هذه المرحلة تمثل الطور ( ماقبل الاجتاعي ) الذي يكتشف فيه الطفل عالم الأشياء ، وإن كان لا يزال على جهل ( بعالم الأفكار ) .

و يمكننا أن ( نُسُقِط ) هذا الاعتبار على المظاهر المختلفة للحياة الإسلامية لنستخلص منها النتيجة المطابقة لها .

فنحن لو أسقطنا ذلك الاعتبسار مشلاً على التطور الاقتصادي للعالم الإسلامي ، منذ قرن من الزمان ، نلاحظ أن هذا التطور باكتاله في اتجاه ( الأشياء ) ، قد أنتج ـ ويلزم أن ينتج ـ ( إعوازاً ) زاد من حاجات هذا العالم ، من غير أن يزيد في وسائله ، وإذا ماأسقطناه على التطبور الفكري ، فهمنا السبب في أن هذا التطور عندما يتحول لدى المثقف المسلم إلى شكل من أشكال الحدد ، يكون قد اتجه نحو الشكل المحدد ( بالأشياء ) لا نحو الشكل الحدد ( بالأفكار ) .

وكذلك الأمر فيا لو أسقطناه على التطور الاجتاعي بصفة عامة ، فإننا نفهم أن هذا التطور يتجه صوب ذلك الشكل من أشكال الحضارة الله الدي أدعوه ( بالحضارة الشيئية ) !..

و يمكننا أن نسقط ذلك الاعتبار أيضاً على الاتجاه الجالي أو السياسي ، وستخلص نتائج بالغة الأهمية .. إلا أننا نريد إسقاطه بطريقة أخص ، على التصيم المفاهيمي ، أعني على حياة الأفكار ذاتها ومدى فعاليتها في العالم الإسلامي .

فالمؤكد أن الالتقاء لَمّا يَتِمّ بَعْدُ كلية بالنسبة إلينا بين عالم الأفكار وعالم الأشياء ؛ ومن جراء هذا ظلت الفكرة معزولة ومحايدة ، وكأنها العَزْلى من سلاحها بفَقْدها لفعّاليتها .

وإذا ماأراد القارئ تكوين فكرة شخصية في هذا الصدد ، فليقم بتجربة صغيرة يُرْضِخُ فيها محيطه لمعيار موائم ، فقد كررت أنا نفسي تجربتي في كل الصور بالجزائر منىذ ربع قرن ، وإنني لأستطيع تأليف كتاب كامل في هذا الموضوع ؛ ولكني أفضل أن يقوم القارئ بتجربته الشخصية بنفسه .

حاولوا في أي مناقشة أن توجهوا موضوع النقاش بطريقة منهجية حول

(الأفكار)، ولتختاروا على سبيل المثال موضوع المذاهب الاقتصادية أو أي موضوع نفساني . فإنه لا معدى لكم عن الالتقاء في محيطكم بثلاثة أصناف من الناس: الذين يلزمون الصت تأدباً، والذين يتهكون ملقين فيا بينهم بنظرات ذكية ، وكأنهم يقولون من ورائها: يا للمخرف!.. وصنف ثالث وهم أكثر القوم خلوص نية: يتثاءبون من السآمة، ثم ينصرفون عنكم إلى الاهتام بأشياء أكثر جدية كمشكلة (الشوال) مثلاً!..

وحتى هذا المدى ، فإنكم لا تزالون بعيدين عن مشاهدة كل المزعجات التي يكن أن تحيق ( بأفكاركم ) . إلا أنكم على أية حال قد قمتم في هذه الأثناء بملاحظة هامة ، تتمثل في إدراككم لمدى ماعليه الفكرة في الجمتع الإسلامي من ( لافعالية ) وكأنها العَزْلى من سلاحها .. ولكن المجتع .. وهذا هو الأهم بدرجة لا تُضارع .. يعاني حينئذ نقيض مفعول موقفه : فهو مجتع فقير الأفكار ، في الساعة التي تمثل فيها الأفكار الثَّروة الوحيدة التي يُعَوَّل عليها ؛ وهو مجتمع أعزل مفاهيها أو ليديولوجياً ، في نفس الوقت الذي يتعين فيه أن تُسَوَّى كل المنازعات في العالم من هنا فصاعداً لا بالأسلحة ولكن بالأفكار .

إن (عالم الأفكار) هو الذي يدع (عالم الأشياء) ، العالم الذي لا يقف على قدميه بدون العالم الأول ، ولا يمكن أن يقف على قدميه بنفسه إذا ما أطاحت به النوائب .

والمؤكد أن عصرنا ، من جراء العامل الفني الذي يُعَجِّل من خطو كل الاطرادات ، هو العصر الأخصب والأحفل بالتجارب الاجتاعية البناءة .

فقد رأينا كيف قامت ألمانيا ـ وهي المستنزفة والمنهكة جهداً ووسائل سنة ١٩٤٥ ـ بنهوض معجز خلال عشر سنوات . وقد سلف لي أن فسرت في دراسة أخرى ، هذا النهوض ؛ بالإنسان والتراب والوقت ، التي تفسر مجتمعة ، كل عملية

اجتماعية . ولكننا إذ ندفع هنا بالتحليل إلى أقصى حدوده ، من غير أدنى تغيير في المعادلة :

#### إنسان + تراب + وقت = حضارة

يكننا ، بل يتعين علينا أن نقول : إن الإنسان هو الذي يحدد في النهاية ، القية الاجتاعية لهذه المعادلة ، لأن التراب والوقت لا يقومان \_ إذا اقتصر عليها فحسب \_ بأي تحويل اجتاعى .

ونحن إذا ماتساءلنا إذن : بأي شيء أنهض ( الإنسان ) الألماني وضعية بلاده أثناء هذا العقد المنصرم من الزمان ؟ نكون ملزمين بالجواب عن سؤالنا هذا بطريقة واحدة لا غير ، وهي أن أفكاره ، وأفكاره فحسب ، هي التي أتاحت له أن يحقق ذلك النهوض .

وهذا أمر حقيقي ـ وحقيقي بصورة لا مجال للريب فيها ـ سيا وأن حرب ١٩٣٩ ـ ١٩٤٥ ، قد خرَّبت عملياً (عالم الأشياء) في ألمانيا ؛ بمصانعه ، وآلاته ، ومناجمه ، وبنوكه ، ومختبراته ؛ فكل هذه (الأشياء) ، كانت قد دمرت وأتلفت .

وإذن فقد كانت ألمانيا \_ على وجه الدقة وبطريقة تكاد تكون رياضية \_ لا تملك سنة ١٩٤٥ ، أي مجموعة من ( الأشياء ) ، ولكن مجموعة من ( الأفكار ) فحسب . وهي قد كوَّنت من جديد ، وابتداء من هذا ( الرَّأَمال ) المفاهيمي ، كل حياتها الاجتاعية ، واحتلت مجدَّداً مكانتها السياسية في العالم .

إن تجربتها بالنسبة إلينا لاتقدر بثن ، فهي تتيح لنا أن نستخلص بطريقة علمية ، أن قيمة مجتمع معين في فترة ما من تاريخه ، لا يعبر عنهما بمجموعة ( الأشياء ) في هذا المجتمع ، ولكن بمجموعة ( أفكاره ) .

وإذن فما هي قيمة مجتمعنا الآن ؟.. مهما يكن من أمر ، فإن شيئاً واحداً هو المؤكد : وهو أن ( أساسنا المفاهيي ) ضعيف للغاية ، و ( عالم أشيائنا ) لا يرتكز على كبير شيء . مضافاً إلى ذلك أنه حتى ( الأشياء ) الموجودة في هذا العالم ، كنّا قد اشتريناها من مجتمعات تملك ( أفكاراً ) .

#### ٢ - الفكرة ومراقب الاستعار:

والواقع أنه يضاف \_ إلى ضعف جهازنا المفاهيي الذي كنا بصدد الإشارة إلى فساده الداخلي \_ مفعول إضعاف آخر يتأتى من الخارج . فنحن عندما نجهل قية شيء معين ، لا يعني هذا مطلقاً أن كل العالم يجهلها مثلنا . ولنتخذ لهذا مثلاً : فهناك أجيال من إخواننا في الدين ، قد عاشت في العراق على مقربة من منابع البترول المنتشرة على سطح الأرض ، ولكن هذه الأجيال قد ظلت تجهل الثروة الماثلة لأبصارها ، حتى حان الوقت الذي أحس فيه مغامر أرمني بالأمر ، وكان يحيا في اسطنبول معدماً لا يملك نقيراً ، وإذا به يقوم بأكبر صفقة مالية في ذلك الحين ، بتخليه لإحدى الشركات الإنكليزية عن حقوق ليست له ، ولكن جهالة المسلمين هي التي مكنته من اكتسابها في مقابل لقمة خبز !.

وقس على ذلك الحال بالنسبة إلى القيمة الاجتاعية للفكرة ؛ إذ يمكن أن نكون على جهل بقيتها ، بل نحن نجهلها فعلا ، ولكن الاستعار لا يجهلها مثلنا . فقد مَكَّنَ في العالم لجهاز من المراقب التي تقتصر مهمتها على تَرَصُّد حركة الأفكار ، ومنها نفهم أن كل ما ير في العالم الإسلامي من أفكار يهمه بصفة خاصة ، بقدر ما يهمه البترول ، بل أكثر من ذلك بكثير .

وبطبيعة الحال فهذا الاهتمام ليس لمصلحة فكرية محضة ، فالاستعمار ليس من هواة الرَّقائي الفكرية أو المولعين بها ، ولا هنو من زارعي الأفكار أو مكتسبيها . فله أفكاره الخاصة به ، وهو يحتفظ بها لنفسه بغيرة ، مفضلاً بيع

(أشيائه) لنا . ولكنه لكي يحافظ على احتكاره (للأفكار) ، قد مكن ، على وجه الدقة ، في العالم : لجهاز كامل من المراقب التي تستكشف الأفكار ، وتتبع تحركاتها باهتام بالغ . واهتامه بها ، اهتام عملي محض ، لأن الأمر ينحصر بالنسبة إليه في حماية ذلك الاحتكار لنفسه ، وهذا يبؤول عملياً إلى صياغة فنية واستراتيجية خاصة ، ليس لدى العالم الإسلامي أي فكرة عنها .

والاستعار لا يقنع بجرد الاستعلام عن حركة الأفكار ؛ فهذا شأن ( الفيلسوف ) ، إلا أن للاستعار فلفته الخاصة التي تتشل في التخلص من الأفكار التي تضايقه ، وفي الانحراف بها عن مراميها ، بتوجيهها خارج المدار الذي أراد أصحابها استبقاءها فيه .

\_ كيف يتخلص من فكرة معينة !... كيف ينحرف بها ويوجهها خارج مدارها ؟.. \_ هاهنا بالذات تتجلى عبقرية الاستعار الجهنمية .

ويتعين علينا أولاً أن نقبل مبدئياً: أن الاستعار يعرف \_ على الأقل أكثر عما نعرف نحن أنفسنا \_ كل التفاصيل التي أشرنا إليها بصدد ضعف أساسنا المفاهيمي ، وربما لانكون سوى مجرد أطفال بإزاء الأخصائيين الذين يعملون منذ عشرات السنين في مختبرات الاستعار النفسية ، حيث يمتلكون بسالإضافة إلى ذلك ، كل وسائل الاستعلام التي لا يكننا امتلاكها الآن . وإذن فهو محيط علما بكل ثغرات نفسيتنا ، ولذلك فهو عندما يقوم بمعركة مفاهيمية ، يكون على معرفة تامة بأرض المعركة أولاً وبالذات ، ثم إنه على معرفة فنية ( بالفكرة ) باعتبارها وسيلة من الوسائل ، من حيث معرفته لقيتها الرياضية ، وحدود هذه القية في النهاية .

ولذلك فهو يطبق عليها كل قواعد الحساب الأولى تقريباً ، للتبديل من قيمتها بالزيادة أو النقص ، حسب متطلبات القضية ، وحسب البطاقات النفسية

التي تشير لمديمه إلى الاتجاه المذي يتعين على العمل أن يَتَمَّ في منحاه . وحساب ( الأفكار ) هذا ، يرتكز من ناحية على القيمة ( الصَّلْبِيَّة ) للفكرة ، وعلى قواعد ( علم ردود الأفعال البافلوفي ) من ناحية أخرى .

فالفكرة (ف) لها قيمة معطاة هي (ك) مثلاً ، وهذا الفرض يمكن أن يكتب كا هي الحال في علم الجبر: ف = ك ، وهذه العلاقة تعبر عن القيمة الرياضية للفكرة . ولكن إذا كانت القيمة العددية في الرياضة يمكن أن تزداد بجمعها إلى أخرى ، فإن القيمة المفاهبية تنقص عوماً بمجرد مانضيف لها أي قيمة أخرى ، حتى ولو كان حدًا إيجابياً: ت > (أكبر من) صفر ، مثلاً ؛ فأنا إذا أضفت هذا الحد مثلاً إلى العلاقة السالفة يكون لدي ف = ك + ت ، ويكون لدي الإحساس بأني زدت في القيمة الرياضية لي : ف ، ولكن ليس أقل من ذلك يقيناً : فالحد : ت يمكن أن يُنقص تماماً من قيمة الفكرة ، ولا يزيد فيها كفكرة .. ولكي نفهم ذلك نأخذ حالة محسوسة وجد بسيطة ، وإن كانت قد تكون غير معبرة بطريقة كافية : فكرة = ماء ، لنضف إلى هذه المعادلة حداً اليجابياً : فنقول : فكرة جديدة = ماء عذب ؛ والمعلوم أن قيمة (الماء ) باعتبارها تعبيراً رياضياً عن فكرة معينة ، أهم من (الماء العذب ) لأنها أكثر (عوماً) . وحتى لوأن المثال مفرط في التبسيط ، فإنه يوضح مع ذلك أن قيمة فكرة معينة ، يمكن أن تنقص حتى بإضافة حد إيجابي لها ، وإذا كان التدليل صحيحاً بالنسبة يمكن أن تنقص حتى بإضافة حد إيجابي لها ، وإذا كان التدليل صحيحاً بالنسبة إلى الحد الإيجابي ، فحري به أن يكون كذلك بالنسبة إلى حدّ سلبي .

والآن فلنطبق هذا التخطيط المبسط على تصيم المعركة المفاهيية ، فالاستعار يمتلك كا قلنا جهازاً من المراقب التي تستكشف الأفكار ، كا يمتلك منهجاً يتيح له تبديل قية فكرة ما ، بالإضافة أو الحذف لحد من حدودها ، وهذا المنهج يطبق قانون ردود الفعل الشرطية الذي اكتشفه ( بافلوف ) ، مستعملاً ما يمكن أن نطلق عليه ( المرآة المُعَطلة ) ذات الآلية المبسطة ؛ فهذه

المرآة تُستَعْمَل في تسليط الانعكاسات التي ( يسقطها ) حدٌّ مختار لغاية معينة ، بطريقة تلقائية على ( فكرة ) ما ، في ذهن قارئ من القراء .

ونحن نستطيع أن نأخذ على سبيل المثال ، بغية توضيح الكيفية التي تعمل بها هذه المرآة ، ( الفكرة ) التي نتحدث عنها هنا بالذات ، أعني فكرة الكنويلث الإسلامي ؛ ولنكن على اقتناع كا سيأتي توضيح ذلك ، أن هذه ( الفكرة ) لم تغب عن مراقب الاستعار المختصة ، منذ الوهلة الأولى التي أذيعت فيها على الجمهور بين سلسلة الدراسات التي يُزْمَع نشرها في ( سلسلة الثقافة الإسلامية ) ، ومن ثم فهل تدهش أيها القارئ المسلم الطيّب القلب ، إذا ماقرأت صبيحة ذات يوم في صحيفتك هذه السطور الحرّرة كا يلي :

« عندما كان فاضل الجمالي يسافر إلى لبنان ، كان يزور حزب الكتائب ، ويثير في أعضائه الشبان : النزعة إلى الفتنة الطائفيَّة ضدَّ المسلمين ، ويخرج من دار الحزب ليعقد المؤتمرات الصحفية التي يدعو فيها إلى تكوين ( كمنويلث إسلامي ) » .

وإنك لتتساءل أيها القارئ الطيب القلب ، عما إذا كان هنذا ممكن الوقوع ؟!... بلى قد حصل ذلك بالفعل ، وقد تكون قرأت الخبر المذكور في إحدى الصحف التي تصدر بالقاهرة ، في عددها الصادر بتاريخ : ١٩٥٨/١٠/٥ م .

هانحن على وجه الدقة ، أمام ( مرآة ) تامة الشروط ، حيث ياتي اسم ( فاضل الجمالي ) كا هو المرأة ، ليعكس في ذهن القارئ ردود فعل معطّلة ، وربما ليس فها يتعلق بهذه الدراسة فحسب ، لأنه من يدري إلى أي مدى ترمي فكرة الاستعار في هذه الحالة ؟

مها يكن من شيء ، فنحن نرى في نطاق موضوعنا ، أيَّ ( حــدُّ سلبيّ )

يريد الاستعار إضافته في هذه المرَّة إلى الفكرة التي نحن بصدد تحريرها هنا ، وهذه لغة مرآته ، وكأنها تقول للقارئ : إننا هنا بصدد تحرير فكرة عزيزة على رجل يقف في هذه الآونة أمام عدالة بلاده ، متَّها بالخيانة العظمى !!..

ولكي نترك للقارئ تحكيم حاسته النقدية ، نُذكّره فحسب ، بأن السيد ( فاضل الجالي ) وبقية الرجال الذين كانوا يحكون معه ببغداد ، كان لهم قاموس ديبلوماسي آخر ؛ وبما أنني أعرف من هو فاضل الجالي منذ زمن بعيد ـ وقد كنت أجاهر بذلك في كتاباتي عندما كان بعض الساسة المعينين يفسحون له صدورهم في صحافتهم ـ فإنني أستطيع أن أؤكد أن ( فرس الرّهان ) السابق ( لنوري السعيد ) ، كان يستعمل كلمة ( إسلامستان ) : بدل ( كنويلث إسلامي ) وهي الكلمة التي قذفت بها وزارة الخارجية الإنكليزية في ( طهران ) منذ نهاية الحرب الأخيرة ، لتضع بها قاعدة مفاهيية تهد ( لحلف بغداد ) مستقلاً !

وإذن فنحن قلباً وقالباً أمام ( مرآة ) تُسْتَعمل بدقّة متناهية في ( إسقاط ) انعكاسات معينة على فكرة الكنويلث الإسلامي ، ويتعين علينا أن ندع للقارئ التّمرُّن على زيادة تحليل آليتها إذا أراد .

فقد أردنا في هذه الفقرة أن نبين له ببساطة أنه يَنْضاف إلى الضَّعف الداخلي في تجهيزنا المفاهيمي ، ( إضَّعَاف ) ناتج عن مجهود منهجي ، من المعاكسة الموجَّهة من الخارج ؛ وباجتاع ذينك المفعولين تصبح حياة ( الأفكار ) صعبة في المجتمع الإسلامي ، المجتمع الذي لم يَصِلْ بعد . في طوره / ماقبل الاجتماعي / عالم الأشياء بعالم الأفكار . وبطبيعة الحال فإنَّ لهذا التخلَّف الذي يَسِمَ طوره / ماقبل الاجتماعي / دَوِيَّه وتأثيره على كل الحياة في الأشكال المختلفة للافعالية التي قد تكوِّن من الوجهة الاجتماعية أمَّ مشكلات العالم الإسلامي .

# ب ـ اللافعالية في الجمتع الإسلامي : ( مظاهرها الختلفة ) :

من البيّن أنه لاتلزمنا ملاحظة طويلة ، لكي نأخذ في اعتبارنا أن ( المنطق العمليّ ) ينقص البلاد الإسلامية عوماً ؛ فهذا أمر متوقّع ، لأنّ العجز في الأفكار ، يخلق أو يُنتِج في الجال النفسيّ عجزاً في ( المراقبة الذّاتية ) ، وفي مراجعة ( النتائج ) . ففكرنا لا يقيم علاقات بين النشاطات والجهود والوسائل من ناحية ، و ( نتائجها ) من ناحية أخرى . ومفهوم ( الحصول ) لا وجود له في تربيتنا الأولى ، إذ هو لا يكون جزءاً من عالم أفكارنا . بينا المجتمع هو جهاز التّحويل ، الذي يحوّل الطاقات الاجتماعية إلى ( نتائج ) مختلفة ، ولذلك يتعيّن علينا أن نطبّق عليه ( برهان الديناميكا الحرارية ) ، الذي يعبر عن العلاقة بين الطاقة المستهلكة ) م ، و ( العمل الحاصل ) ر ، حسب النسبة الكلاسيكية : الحصول = \_\_\_ .

فالميكانيكيّون يعلمون أن هذا الجهاز ، يكون أقرب إلى الكال عندما تكون قية له أقرب إلى ١ ( واحد ) ؛ مع العلم بأنها تظلّ دائماً دون ( الواحد ) بحكم طبائع الأشياء . و ( الفرق ) الموجود بين ( الواحد ) و ( خارج القسمة ) يسمّ ( التّبديد ) ؛ ( فالمحصول ) و ( التبديد ) قيمتان متعاكستان ، أعني إذا زاد أحدهما نقص الآخر بالضرورة . فإذا كان الجهاز مطلق الجودة ، فإنّ محصوله يكون مساوياً للواحد ، وفي هذه الحالة نحصل على مايسمّى به ( الحركة الدّائمة ) ، وهو أمر مستحيل التحقّق حسب قوانين الميكانيكا . وإذن فهناك فجوة بين القيمة الحقيقية للمحصول والواحد ، وبهذه الفجوة يكن أن يقاس مقدار العجز الميكانيكيّ أو ما يدعى بتبديد الجهاز .

وكل هذه المفاهم تنطبق تماماً على المجتع البشري ، باعتباره جهاز تحويل للطاقات الاجتاعية . وبطبيعة الحال فإن هذا ( الجهاز ) الأخير ، بقدر ما يكون أكثر جودة ، بقدر ما يكون ( محصوله ) . أعني علاقته لـ . في مستوى أفضل ؛ على أنه يتعين علينا أن نلاحظ بانتباه بالغ أنَّ عملية تحويل الطاقات الاجتاعية ترضخ لقوانين مختلفة عن مجرد قوانين العملية الميكانيكية البسيطة ؛ فهي ترضخ ببالخصوص لنسق النظام الاقتصادي الذي يحتم أن يكون الإنتاج متفوّقاً على الاستهلاك دائماً ، وإلا تحدر المجتع إلى درك الإفلاس . وهذا الشرط المعبر عنه في صورة ( جبرية ) بوساطة ( اللاًمتساوية ) .

الواجب > (أكبر من ) الحق ، يشير إلى أن العلاقة : في لأحد المجتمعات يجب أن تكون على عكس العلاقة الميكانيكيّة ، أعني أكثر من (الواحد) بقدر الإمكان . وهذه الحقائق التي تشير إليها المصطلحات في صيغة جبرية ، هي التي يعبر عنها عالم الاقتصاد بقوله : إنه يجب أن يكون الإنتاج أكبر من الاستهلاك .

و يمكننا التَّدليل على ماسلف بالمثال التَّالي ، وذلك بـاتّخـاذنـا إيـاه كصورة مُحَلّلة من صور النّشاط في شكل :

#### ميزانية لإحدى الروابط الطالبية بالقاهرة

أبتداء من شهر ( نوفمبر ) سنة ١٩٥٨ حتى شهر ( يوليو ) سنة ١٩٥٩ م :

| _1  | مداخيل                        | ق ۸۵, | ج ٤٧٩ |
|-----|-------------------------------|-------|-------|
|     | ( تضاف إليها مساعدة قيمتها ): | ,     | ے ۱۲۰ |
| نې  | نفقات                         | ق ۷۳, | ج ۲۳۱ |
| جــ | تفاصيل النفقات :              |       |       |
|     | ١ _ معونة للطلبة              | ق ۵۰, | ج ۸۳  |
|     | ٢ _ مصاريف إدارية             | ق ۲۰, | ج ۱۳  |

| ج ٦      | ق ۲۱,         | ـ مواصلات                        | ۲ |
|----------|---------------|----------------------------------|---|
| 5 FY     | ق ∨٥,         | - مصاريف الاستقبالات             | ٤ |
| ج ۱      | ق ۱۵,         | ـ نشاط ثقافي :                   | ٥ |
|          |               | ( عددان اثنان لجريدة حائطية )    |   |
| ج ۲۷     | ,             | ـ نفقات المؤتمرات                | ٦ |
| ج ۱۶     | 3             | ـ أدوات الرياضة والرحلات         | ٧ |
| ج ۱۷     | ق ۰۷,         | ـ مساهمة الرابطة في تكاليف المحل | ٨ |
| ج ۲۵     | ق ۲۱,         | ـ تسديد الدُّيون                 | ٩ |
| ٤ ۲۰ (۱) | , <del></del> | ١ _ مكافأة البوّاب               | • |

ملحوظة: لونظرنا إلى الفقرة رقم (٥) باعتبارها قاعدة النشاط لرابطة طلابية ، لوجدنا العلاقة: رقم مساوية لهذا قرم المرابع المالية ، أي أنها أسوأ من علاقة محرِّك رديء ، وذلك باعتبارنا الأشياء من وجهة نظرية بحتة بطبيعة الحال .

والواقع أننا عندما نحلًل بعض النشاطات النوذجية في المجتمع الإسلامي ، نلاحظ أن ( التبديد ) هو الغالب بكثير في معظم الأحيان على ( المحصول ) ؛ وبملاحظتنا لبعض النشاطات النوذجية في الجزائر ، تمكنت في دراسة ظهرت لي منذ بضعة سنين ، من الإشارة بالأرقام إلى تبديد مفرط ، لطاقتنا الاجتاعية ، وتبذير مسرف وغير محسوس في وسائلنا ، وهذا مظهر من مظاهر اللاًفعالية التي تعزى إلى العجز في ( أفكارنا ) ، ولكننا إذ نقرّب الملاحظة التي قنا بها في الجزائر ، من ملاحظة أخرى أجريت على الصعيد الاجتاعي نفسه ، نلاحظ أن هذا العجز يخلق مفعولاً اجتاعياً معيناً ، وسبباً نفسياً مصطنعاً عدد في هذا العجز يخلق مفعولاً اجتاعياً معيناً ، وسبباً نفسياً مصطنعاً عدد في هذا

<sup>(</sup>۱) يلاحظ القارئ أن هناك نقصا مقداره ( ٠.٤٢ ج ) بين مبلغ النفقات برمته ، وبين مجموع التفاصيل ، وهذا لا يقلل من قيمة أحكامنا من الوجهة النظرية ، وهي التي تهمنا هنا (المؤلف)

المفعول و يمنحه تبريراً ومغالطة ، لأننا نلاحظ على الصعيد نفسه ( التبديد ) في الوسائل ، مما يؤول إلى ( نتائج ) محدودة من ناحية ، ثم نجد أن الأشخاص يفسرون هذه المحدودية في النتائج لابسببها الحقيقي المتشّل في التبديد ، ولكن بسبب ثانوي هو : ( الفقر ) !

وبما أن هذا السبب الثاني ، ليس هو السبب الحقيقي ، نجدنا على نحو من الأنحاء ، مُنْحَبِسين في مناقضة أضعنا مفتاح مغاليقها : فنحن لانعاني اللاَّفعالية فحسب ، ولكننا نخترع شيئاً ما : (تَرَّهَة) معينة لاستبقائها ! ونحن عندما نتفحص عن كثب حياتنا الاجتاعية ، نجد فيها مالايستهان به من التَّرهات من هذا القبيل ، بغية تبرير لافعاليتنا .

بالإضافة إلى تُرَّهة ( الفقر ) ، يمكننا أن نذكر ترَّهة ( الجهل ) التي تبرَّر لافعًاليتنا في مجال آخر ؛ بل وهناك حتى تُرَّهة ( المسافة ) ! فقد سألت أخيراً اثنين من الطلاب الأندنوسيين السؤال التالي كمعيار :

. لماذا لا يوجد في العالم الإسلامي تيار فكريّ نوعيّ ، كا هو الشأن في العالم الشيوعي ، والعالم الغربي ؟

وقد فكر الشابان ثانية من الزمان ثم أجاباني : إن ( المسافة ) بين أجزاء العمالم الإسلامي تفصلها الواحد عن الآخر ، وتفصل بين أفكارها كا تفصل بين أجسامها . فسألت سؤالاً آخر :

- هل تريبان أن أجزاء العالم الإسلامي هذه ، كانت تتصرف بطريقة أخرى ، لوانعدمت هذه المسافة التي تفصل بينها ؟

ـ فأجابا : أن نعم وبالتأكيد .

وحينئذ سألت السؤال الثالث:

ماأنتا تريان أن هذه الأجزاء قد تخلّصت من تلك المسافة الفاصلة في القاهرة ، حيث تتمثّل هذه الأجزاء في صورة بعوث طالبية ، فهَلاً رأيتا هؤلاء الطلاب يقيون فيا بينهم تيّاراً فكريّاً ؟

ولقد بدد سؤالي هذا ولا ريب في ذهنيها (تُرَّهة المسافة) لأنَّني رأيتها يبتسمان كا يبتسم الطينسون من أولي العقيدة ، عنسدما يكتشفون غلطتهم بأنفسهم !..

وهناك أشكال أخرى من اللاَّفعَالية غير التَّرُهات ، أو هي على الأَقل تُبرَّر بترهات من نوع آخر ، وتفسَّر في النهاية بالداء نفسه المتشل في : العجز في الأَفكار ، وانعدام الاتصال بين عالم أفكارنا وعالم أشيائنا .

> لاحظوا سلوكَ أحد الوُعَّاظ المصلحين : ما الذي يريد عمله ؟ تُراه يبغي إصلاح الجمتع بكلماته ومواعظه ؟ هذا حسن جداً . ولكننا نتساءل : في أيَّ البقاع تبدو الحاجة أمَسَّ إلى كلماته ؟

إنها تبدو بطبيعة الحال في القطاع الاجتاعي الذي يمكن لمواعظه أن تحدث فيه أكبر قدر مستطاع من الشأثير، أعني في البقاع التي تُرك فيها الشعب لمصيره من غير تعليم، ومن غير عمل، ومن غير مثال بناء يُنزَله منزلة القُدُوة و إذن فالمتعبّن على هذا المصلح أن يحمل كلماته إلى أسفل وأوسع قطاع ممكن ؛ أعني إلى الطبقات السفلية من الأهلين، وإذا بنا نراه يقف شخصه على ( الأفراد الموسرين)، الذين يسعون بأنفسهم إلى جوار منبره، أو أمام منصبة ، ليسمعوا أقواله، ثم يعودون به إلى مقره في عرباتهم الفخمة!

وفي حالة أبعد من أن تكون مماثلة لهذه ، حيث وقف النبي وَاللَّيْةُ ذات مرة كلماتِه على ( وجهاء القوم ) ، فجابهه القرآن بالآية :

﴿ عَبَسَ وَتَوَلَّى ١٠٨٠ أَنْ جَاءَهُ الأَعْمَى ١٣٠٠ ﴾ [ عبس ١/٨٠ ] .

أيّ كلمات شديدة الوقع تتنزّل من الساء لو وُجهت في يومنا هذا إلى هذا المصلح بالخصوص !

ولنشاهد أبسط واعظ في المساجد يوم الجمعة ، إن دعوته تنصب علياً على الفضائل التي كونت عظمة الإسلام في القرون الأولى . ولكن لنراقب هذا الواعظ عندما يغادر المنبر . إن حياته العائلية مطابقة في معظم الأحيان للمثال الذي كان ينتقده ، فغالباً ماتكون أسرته مالكة لما هو غير ضروري ، ومتصلة بالأسر المترفة التي تقضي عطلاتها على الشواطئ .

إن وعظه ليس عملاً اجتاعياً ، ولكنه مجرد واقعة لفظية ؛ أو هو في أحسن الأحوال مجرد أخلاقية ملتفتة إلى الماضي أكثر من اتجاهها صوب المستقبل ؛ فهو يفتقد القوة التي تَسِمُ الأعمال الكبيرة ، والتي تصدر عن الروح في لحظات توترها الخلاق ، وهو ما يكن تفسيره بانعدام النزعة الغيبية الحقيقية . فنحن لانجد في ذلك الوعظ الاهتام بالفعالية ، ولا الفعالية ذاتها ، تلك التي تكون معياراً صالحاً في كل زمان ، وبالخصوص في عصرنا هذا ، حيث تمثل المعيار الراجح في جدول قيم هذا الزمان .

إننا في كل مرة نقف فيها أمام مظهر من مظاهر اللافعالية في المجتم الإسلامي ، نرى أنفسنا مجبرين على ربطه ( بعالم أفكارنا ) لأنه في هذا العالم تكن أدواؤنا !

# القسم الثالث وظيفة كمنويلث إسلامي

#### ١ ـ مناطق (الحضور):

إن (عالم أفكارنا) يتكون بالتّدريج ، منذ اللحظة التي ندخل فيها هذا العالم . وهو يعانق على التوالي دائرة أوسع ، بقدر مانحسن من تفكيرنا في الأشياء ، ابتداء من المرحلة / ماقبل الاجتاعية / ، في انتقالنا تقدمياً من محيط الأسرة إلى الحيط الاجتاعي . وهكذا يتكون تفكيرنا وتنمو معه أفكارنا من احتكاكنا بعالم الأشياء .

وهذا الاطراد النفسي هو الذي يحدد الخصائص الاجتاعية (للأنا) لدى الطفل ، كا يحدد على نحو ما مدى حقل نشاطه ، أو بتعبير آخر فَلَكَ (حضوره) في العالم ، وبقدر ما تزداد تربية الطفل ، بقدر ما تكتمل الخصائص الاجتاعية (لأناه) ، وتتسع دائرة (حضوره) في العالم ، وتخصب شخصيته . ومن ناحية أخرى ، نلاحظ أن تكيف طفل اليوم مع (عالم الأفكار) وتكون دائرة حضوره ، يتمان بأسرع مما كان عليه الأمر قديماً .

فالعنصر الصياغي الذي أبرز إلى الوجود من الوجهة الجغرافية ـ السياسية : المساحات الكبيرة الخططة ، وسَرَّع التطور الاجتاعي للكتل البشرية التي تعيش في هذه المساحات ، قد سَرَّع كذلك ، من وجهة النظر النفسية ، تكيف الأطفال مع (عالم الأفكار) ، لأن الطفل نفسه قد أصبح يعيش في مجال أوسع ، بفضل المذياع ، والسيما والتلفزيون ، ومجلات الأطفال المصورة . فقد حدث ما يشبه التمدد في مستواه الشخصي ، وعلى العكس من ذلك ، إذا ماطرأت ظروف خاصة لا تمكنه من التكيف بهذه الطريقة ، فهو يبدو متخلفاً بالنسبة إلى جيله ، ومن ثم تطول مرحلته ما قبل الاجتاعية .

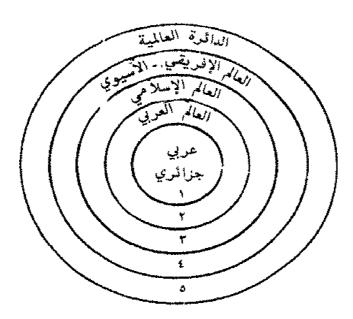
وهذه الاعتبارات ذاتها ، صالحة فيا يتعلق بتطور الفرد النفسي عوماً ، وتطور السلم نفسياً بالخصوص . فالمستوى الشخصي لهذا المسلم ، حتى ولو نما غواً نسبياً ، يمكن أن يبدو في حالة تضاؤل ، بقدر ما ينو تطور الآخرين بسرعة أكثر . والواقع أن الوعي الاجتاعي الذي كان يتكون منذ حين في دائرة محدودة ، أمام منظر محدد عوماً ، بنطاق بلاد معينة هي الموطن ، قد أصبح يتكون اليوم في إطار أكثر امتداداً بدرجة لاتضارع ، وفي منظر أكثر انفساحاً كذلك . فكما هي الحال بالنسبة إلى الطفل ، وللأسباب نفسها ، يحصل امتداد في المستوى الشخصي للفرد : امتداد حضوره إلى مدى أبعد من مقره ، فوسطه ، فبلاده . وهذا التوسع في مستواه الشخصي ، يكون مقياساً غير مباشر لدرجة تحضر هذا الوسط ، حيث لا يحيا الفرد مع أهله ومواطنيه فحسب ، ولكن مع عدد أكبر من الآدميين .

وإذا كان هذا مقياساً للتحضر بالنسبة إلى وسط معين ، فهو صالح كذلك بالنسبة إلى الوسط الإسلامي ، إما لقياس تقدمه إذا كان متقدماً في هذا الطريق ، وإما لقياس تخلفه إذا كان متخلفاً فيه .

وإذن فنحن إذا أردنا استدراك هذا ( التخلف ) الذي تناولناه كحالة مرضية خاصة بالمجتمع الإسلامي ، كا سلف أن شرحنا ذلك فيا مض ، فهناك مجال لكي نأخذ في اعتبارنا بطريقة منهجية الإطار الاجتاعي الذي يتكون فيه وعي المسلم المعاصر ، بغيه منحه أقصى مستوى شخصي ممكن ، والواقع أن فكرة الكنويلث الإسلامي تمثل في ذاتها تمديداً في المنظر الذي يتكون فيه الإنسان المسلم ، وبالتالي امتداداً في مستواه الشخصى .

ونحن إذ نُلخَص هذه الاعتبارات بالنسبة إلى مسلم معين ؛ يكننا أن نقول إن وعيه يتكون وسط عدد معين من الدوائر التي نستطيع تخطيطها ، في اعتبارنا لها

بالنسبة إلى فرد ( عربي جزائري ) لا يتعدى نطاق حضوره الدائرة المشار إليها بالرقم (١) ، ولتكن ( مدينة الجزائر ) على سبيل المثال :



فنشاهد على هذا التخطيط ، أنه بقدر ما يعي فيه الفرد المولود في الدائرة رقم ( ١ ) ، الدائرة رقم ( ٢ ) ، أعني مشاكل العالم العربي واتجاهاته وآماله ، بقدر ما يكتمل وعيه ذاته ، وينمو مستواه الشخصي ؛ وبقدر ما يتخطّى دائرة داخلية إلى أخرى خارجية ، بقدر ما ينمو عالم أفكاره ؛ وعندما يبلغ وعيه الاكتال المتطابق مع ( الدائرة العالمية ) يكون مستواه الشخصي قد بلغ أقصى اكتاله ، بحيث يَنْبَثُ ( حضوره ) في سائر أجزاء المعمورة .

ولكي نعود إلى موضوعنا ، نقول إن الإنسان المسلم بتطوره في الاتجاه ( الانبساطي ) ، يستدرك تقدمياً من تأخره ، و يملأ فراغ تخلفه كذلك . وإذن فانتقاله من دائرة مواطنه إلى دائرة العالم الإسلامي حيث تحتل فكرة الكنويلث الإسلامي مكانها ، يمثل اتجاه اكتاله الطبيعي في عصر المساحات الكبيرة الخططة !

## ٢ ـ تبعية المشاكل:

غالباً مانذكر بأن القرن التاسع عشر ، قد كان قرن التاريخ ، لأن مشاكله توضع في الزمان ، ويتم تقصيه للأحداث في ماضي البشرية حتى تخوم ماقبل التاريخ .

وكذلك يقال إن القرن العشرين ، هو قرن الجغرافيكا السياسية ، لأن مشاكله أميل إلى عناق معطيات المكان ؛ وبما أنه قد شاهد ظهور المساحات الكبيرة الخططية ، فقد أدى به اطراده في هذا الاتجاه ، إلى أن يشاهد الآن الحاولات الأولى ، لفتح مابين الكواكب من مجال .

وإن دوائر الأفكار التي قدمنا تخطيطها الرامز لهذا المفهوم ، لهي الترجمة البسيطة لهذه الظاهرة العامة في حياة المسلم . فقد أصبح الإنسان المسلم ذاته مرخماً على الحياة في مجال أكبر ، أو بتعبير أدق ، في مجالات متعددة ، فهو في أحدها مواطن في بلاد معينة ، وفي الآخر يمكن أن يكون من مشمولات وحدة فدرالية ذات طابع سياسي سلالي ، وفي مجال ثالث يكون فرداً تابعاً لمجتع ذي طابع ديني ، وفي الرابع عثل عضواً في مُتَّحَد ما زال يبحث عن تحديد طابعه ورسالته ، وأخيراً فهو في حيَّز القوة ( مواطن عالمي ) حسب التعبير الأصيل المعزق إلى جاري ديويز ( Garry Dawies ) .

ولكننا حتى الآن لم نضع مشكلة الإنسان السلم إلا بالنسبة إلى الجال الحدد (بدار الإسلام). ويكن للقارئ أن يقدر أننا بهذه الطريقة ، قد استطعنا أن نهمل ، في قليل أو كثير ، المعطيات التي تتدخل على حد سواء في تلك المشكلة ، إما باعتبارها عاملاً محدداً لموقف الإنسان المسلم الاجتاعي ، أو باعتبارها نتيجة مترتبة على هذا الموقف . وهذا حق فقد قصرنا موضوعنا طواعية على زاوية جد محدودة ، إذ لم ناخذ في اعتبارنا إلا العناصر التي تتعلق مباشرة بفكرة

الكومنويلث الإسلامي . ولكننا بنظرتنا إلى المسلم في هذا الجال ، يمكننا أن نتعرف من هذه النظرة نفسها على ماضيه ومستقبله ، وراثته ومهمته ، وعلى دوره كإنسان عقيدي ، ودوره كمواطن .

ولقد لاحظنا في الفقرة السالفة أن كل انتقال من دائرة داخلية إلى دائرة خارجية ، يسجل تقدماً في التطور النفسي للفرد ، وتمدداً في مستواه الشخصي ينحه سَعَة أكبر على نحو من الأنحاء . وعلى ذلك فن الحق القول بأننا إذ نسلم للسلم بهمة تثمل سعة العالم الإسلامي ، نكون قد زدنا في مستواه الشخصي أولا وبالذات ؛ ولكن أليس هذا التقدم للإنسان العقيدي في نهاية الحساب تقدماً للمواطن ؟.. المؤكد أنه قيد مشترك بين الطرفين ، القول بأن العقيدي الحق ، يكون دائماً مواطناً حقيقياً حتى بالنسبة إلى مساكنيه من ذوي المعتقدات المفايرة لمعتقده .

ومن ناحية أخرى فقد قلنا فيا مضى أن (عالم أفكارها) هو الذي يحمل الداء وأسباب أزمة العالم الإسلامي . وهذه الملحوظة يكن أن تُتَرُّجَمَّ بطريقة أخرى هنا ، فنقول إن ( الإنسان العقيدي ) يحمل في داخله المشاكل التي يواجهها المواطن ، وإذا مساخلًا الواحد من بعض عقده المعينة ، نكون قد خلصنا الآخر ، بهذه العملية ذاتها من جزء كبير من مشاقه ، لأنه يتصرف حاملاً لردود فعل ليست متأتية من بلاده ، ولكن من (حبكة ) تاريخية متأتية من الحضارة الإسلامية ذاتها . فثلاثة عثر قرناً قد فصلت غوذجاً اجتاعياً مسلماً ، يتصرف ويفكر حسب كيفيات لا تغيب عنا ملاحظة ساتها المشتركة من (طنجة ) إلى ويفكر حسب كيفيات لا تغيب عنا ملاحظة ساتها المشتركة من (طنجة ) إلى نكون قد لاحظنا مشكلة المواطن في عقها : إذ أن مشاكل هذا أو ذاك ذات تبعية نكون قد لاحظنا مشكلة المواطن في عقها : إذ أن مشاكل هذا أو ذاك ذات تبعية متلازمة .

وإذن فنحن إذ نتناول مشكلة الإنسان المسلم نكون قد التقينا بمشكلة

(المواطن)، في أي بلاد ربطها التاريخ بصلات تقليدية مع المجتمع الإسلامي، بل نحن نتناول هذه المشكلة الأخيرة بطريقة أفضل، فنحن بهذه الطريقة سنتفهم بالخصوص، وبأفضل من ذلك، السدعة المتبدية فيا هو راقع من أن مواطن (حساوة) ومواطن (مراكش)، يعيشان اليوم على نفس المحور الجغرافي السياسي الذي يبدأ من طنجة إلى جاكرتا، وهما مع ذلك جد مختلفين، بالنظر إلى النوذج المجتمعي الذي يحيا على محور واشنطن موسكو ...

وذلك راجع لما بينها من قاسم مشترك ، ليس متأتياً من الطقس ولا من التراب في بلادهما ، ولكن من وراثة معينة يدينان بها إلى مجتمع ( مابعد المؤخّدين ) الذي خصّها في الواقع بالكثير من العناصر السلبية التي سبق لي أن حاولت إدراجها في دراسة أخرى تحت عنوان : ( القابلية للاستعار ) . وإذن ففي يومنا هذا توضع مشكلة ( المواطن ) في أي بلاد على نفس المضون الاجتاعي لمشكلة أي كان من ( إخوانه في الدين ) في البلاد الأخرى . وهذا يؤدي إلى القول بأن مشكلة الإنسان العقيدي هي التي توضع في حقيقة الأمر ، أعني مشكلة الإنسان المسلم الذي لا يعرف البتة كيف يستعمل عقيدته باعتبارها أداة اجتاعية ... وإن إحدى الفضائل التي يتعين ربطها بفكرة الكنويلث الإسلامي ، لهي إرجاع هذا الاستعال للإنسان المسلم ، ومن ثمّ إرجاع ما للإسلام ذاته في النهاية من فعالية اجتاعية ، ومن إشعاع في العالم .

#### ٣ ـ الشهادة :

إن الاعتبارات التي أجْرِيَتْ على تخطيط الدوائر (أي مناطق الحضور) ، قد تناولت بالخصوص موضوع المظهر النفسي . الاجتاعي في مشكلة الإنسان المسلم باعتباره (مُمَثلاً) لأفعاله أو (مؤلفاً) لها .. ولكن القرآن يعينه لدور آخر ، هو دور (الشاهد) أو المشاهد إلأمين لأعمال الآخرين :

﴿ وكذَلِك جَعَلْنَاكُمْ أَمَّةً وَسَطًّا ، لِتَكُونُوا شُهَداءً على النَّاسِ ، ويكونَ الرسولُ عليكم شهيداً ﴾ [ البقرة ١٤٢/٢ ] .

والتخطيط السالف يمكن أن يتيح المجال لاعتبارات بالغة الأهمية متعلقة بهذا المظهر الأخلاقي ، تلتقي تماماً مع الاعتبارات التي قدمناها في الفقرتين السالفتين ، أو هي تواكبها امتداداً على نحو من الأنحاء ..

فالواقع أن ( الشاهد ) في أساسه هو ( الحاضر ) في عالم الآخرين . والصفة الأولى المكتسبة ، لإثبات قية أي ( شهادة ) هي : ( حضور ) الشاهد . ومنذئذ ، إذا كان متعيناً على المسلم أن يقوم بالدور الملقى على عاتقه في الآية السالفة ، فهو مجبر على الحياة في اتصال وثيق بأكبر عدد من الذوات البشرية ومشاكلها كذلك . ومن ثم يتعين على ( حضوره ) أن يعانق أقصى حدد ممكن في المكان ، لكي تعانق ( شهادته ) أقصى كم ممكن من الوقائع . وعلاوة على ذلك ، فإن المسلم في هذه الحالة ليس صاحب دور سلبي محض ؛ إذ أن حضوره نفسه يؤثر على الأشياء وعلى أعمال الآخرين .

فعندما يكون الشاهد حاضراً ، يكن لحضوره فحسب أن يغير من سير الأحداث ، وأن يجنب الوقوع في المحظور ؛ وعلى هذا فإن رسالة الملم في عالم الآخرين لاتمثل في ملاحظة الوقائع ، ولكن في تبديل مجرى الأحداث ، بردها إلى اتجاه ( الخير ) مااستطاع إلى ذلك سبيلاً :

« من رأى منكم منكراً ، فليغيره بيده ، فإن لم يستطع فبلسانه ، فإن لم يستطع فبقلبه ، وذلك أضعف الإيمان » .

فهذا الحديث يضبط درجات الشهادة الثلاث ، والدرجة الثالثة عَثَل الحضور المحض من غير تأثير مشاهد على الأحداث . وحتى في هذه الدرجة التي يصفها الحديث « بأضعف الإعان » ، ليس حضور المسلم بالسلبيّة المحضة ... ففي تَثبّت

الوقائع الباطني ، يوجد الدليل الكافي على حضور المسلم في عالم الآخرين ، ليس فحسب في دائرة مصالحه ومشاكله الذاتية بصفته مواطناً وعقيدياً ، ولكن في الدوائر الأخرى كمجرد (إنسان).

إلا أنه يجب أن نربط مفهوم الشهادة هذا ، بكل الأهمية المتطابقة مع الدلالة التي ينحه إياها القرآن ، لكي نجعل منه رسالة المسلم الأساسية . كا يجب أن نطرح المسألة على الصعيد ( الأُخْرَوِيّ ) ، لكي نستكشف دلالتها بمزيد من الجلاء ، وإن كنا لاننتوي القيام بذلك في هذه الفقرة .

### ٤ ـ الرسالة:

وهناك مفهوم آخر يوضحه تخطيط الدوائر كذلك فيا يتعلق بالإنسان المسلم الذي يجب عليه أن يقوم بدور الشاهد ، كا سلف القول ؛ فهذا المفهوم قد بيَّن لنا أنه يتعيَّن عليه الحضور في مجال الآخرين . أو بتعبير مُتَمَشَّ مع تخطيطنا . في الدائرتين ٤ و ٥ ، ما دام حاضراً في الدوائر السابقة لها .

وفي ذات الموقت المذي يكون فيه (شاهداً)، يتعين عليه أن يصبح ( رسولاً). كذلك، أعني صاحب رسالة يبلغها إلى الآخرين.

لقد ختم النبي عَلَيْكَ (حجة الوداع) - كا نعلم جميعاً - بإشهاد ذي أهمية خاصة من وجهة النظر الأخلاقية ، إذ توجّه بخطابه إلى جموع المؤمنين التي كانت تستع إليه في صمت وخشوع ، بعد أن أدّى إليهم آخر وصاياه ، متخذاً الساء شهيداً ، فقال لهم : « ألا ليبلغ الشاهد منكم الغائب » .

فهذه العبارة تسجل رمزياً ختام رسالة النبي التي التي التعجل في الوقت ذاته اللحظة المشهودة التي تصبح فيها هذه الرسالة ، بما في محتواها من أساسي ، الرسالة الخناصة بكل مسلم (حناضر) بإزاء (الغائبين) . ولكي نعطي هذا المشهد الدلالة المتطابقة مع رمزيته ، يجب أن نربط كلماته ذاتها بمعنى

رمزي ؛ فالمسلم ( الحاضر ) في هذا اليوم بسفح جبل عرّفات ، لا يمثل شخصه وجيله فحسب ، ولكنه يمثل الأجيال التي تأتي بعده كذلك ، لأن عبارة النبي عَلِيْكُم لا تكف ولن تكف عن التّصادي والرنين في أساع الأجيال المسلمة المتعاقبة منذ الجيل الأول الذي سمعها ، فقد كانت هذه الأجيال جميعها ( حاضرة ) في شخص السامعين ذلك اليوم ، كا أن الأجيال البشرية قد حلفت يين آدم في شخصه قبل أن توجد في هذا العالم .

﴿ وإذْ أَخِذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي آدمَ مِنْ ظُهورِهُمْ ذُرِّيَّتَهم ، وأشهَدَهُمْ على أنْفسِهمْ السَّتُ برَبِّكُم قالوا : بَلى شهدُنا ؛ أَنْ تقولوا يومَ القيامةِ إِنَا كُنَّا عن هذا غافلينَ . أَوْ تقولوا إِنمَا أَشْرَكَ آبِاؤُنا مِنْ قَبْلُ ، وكنا ذرِّيَّةٌ منْ بَعدِهُم ، أَفْتُهلِكُنا بَا فَعَلَ المَبْطِلُونَ وكذَلِكَ نفصًلُ الآياتِ ولعلَّهمْ يَرْجعون ﴾ [الآعراف ١٧٢/٠ ـ ١٧٤] .

كذلك إذ نستعمل اللغة الرمزية التي تترجم روح المشهد المذكور بطريقة أفضل ، نقول : إن ( الغائبين ) في ذلك اليوم ليسوا فحسب ، المسلمين الذين أقعدهم الشغل الشاغل ، أو المرض ، بعيداً عن ( مكة ) و ( عرفات ) ، ولكن ( الغائبين ) في تصور كل الأجيال ، والغائبين الذين لم تبلغهم بعد رسالة الإسلام .

فكل مسلم قد كان (حاضراً) معنوياً في عرفات ، واستمع إلى وصايا الرسول على الأخيرة . ولذلك يتعين عليه اليوم أن يحمل الرسالة الإسلامية إلى كل الذين غابوا في ذلك اليوم ، وإلى كل الذين لايزالون (غائبين) الآن ، وما بعد الآن .

فهل يحمل المسلم هذه الرسالة ؟!..

إن هذا الخبر القصير المقتطف من إحدى الصحف ، يجيب عن السؤال : فقد قرأنا في صحف ١٩٥٨/٩/١٣ ، هذا الإعلان الغريب : « زعية الجالية الإسلامية في

برلين اسمها فاطمة »: « زعية الطائفة الإسلامية في برلين سيدة اسمها فاطمة . إنها ألمانية تزوجت رجلاً باكستانياً ، وأعلنت إسلامها . وعندما مات زوجها ذهبت لتقيم في الجامع الصغير الوحيد الموجود في ضاحية برلين ، وكرست حياتها للدعوة الإسلامية .

إن فاطمة تشكو من إهمال جامع برلين . إنها تشكو من أنها قلك خس مصاحف فقط ؛ ولا قلك أسطوانات كافية لإذاعة القرآن ؛ وقد احترقت مكتبة الجامع في الحرب ، وهي لا تجد الكتب الكافية للدعوة إلى الإسلام ، ولإطلاع الألمان الذين يريدون معرفة تعاليه ، على كل هذه التعالم » .

وإنني لعلى علم بوضع هؤلاء المسلمين المعزولين المبذورين في نواحي متفرقة من أوروبا ، حيث يحملون إشعاع الفكرة الإسلامية بعيداً عن نطاقاتها التقليدية . ولذلك أحسبني أقرأ بين سطور رسالة الأخت فاطمة ، مالم تسمح لها كرامتها بكتابته . ولكن رسالتها لاتزداد إلا تأثيراً \_ على ماهي عليه الآن \_ عندما نكون على شيء من العلم ، بالأشياء التي لاتذكر بصريح العبارة .

أيتها الأخت فاطمة إن رسالتك اتهام موجه ضدَّ قادة خس منَّة مليون مسلم !. وضدَّ أمرائهم ، ممن تستطيع نفقاتهم الباذخة لليلمة واحدة أن تمول مشروعك لسنة كاملة . وضدَّ علمائهم ممن يعزز صمتهم الآثم الكثير من الأخطاء والخطايا في البلاد الإسلامية !..

أي أختي فاطمة ، لَكُمْ تكون شهادتك دامغة ، يوم يقوم الحساب ، ضدً كل أولئك الذين حانوا رسالتهم بالنسبة إلى إخوانهم في الإنسانية ، الذين كانوا منذ ثلاثة عشر قرنا \_ في عداد ( الغائبين ) عن عرفات يوم حجة الوداع !..

### ه - المثال البريطاني:

إننا باختيارنا لعنوان هذا الكتاب ، قد استقينا النهوذج الأصلي - كا لا يغيب عن فطنة القارئ - من مشال موجود فعلا ، وهو ( الكنويلث البريطاني ) . وكل اختيار لمثال يفرض مواطن شبه في مظهر الأشياء أو في ماهيتها . ولكننا لو قمنا بصنع تقويم لمواطن الشبه هذه ، فإننا نصل بالضرورة إلى نهايتها التي تتبدّى فيا وراءها حينئذ مواطن الاختلاف . والمشابهات قائمة على نحو من الأنحاء في مستوى المثاكل ، والمفارقات كائنة في طبيعتها ؛ فالكنويلث البريطاني ( مساحة كبيرة ) . وفي هذا المستوى تتخذ المشاكل صبغة جغرافية سياسية ، أعنى صبغة سياسية محدّدة بالمساحة على الخصوص .

والكنويلث الإسلامي ، بسبب مسافاته المحورية ، والكتل البشرية التي تشملها مساحته ، يضع أمامنا مشكلة ذات طابع جغرافي ـ سياسي ، في مستوى الكنويلث البريطاني .

وهذه مشابهة مهمة جداً ، من شأنها ، في مقياس معين ، الإيحاء بالحلول ، والتقريب بينها ، خاصة وأن الكنويلث البريطاني ، ليس دولة ، ولا فيدرالية دول ، مادامت كل بلاد عضوة فيه غارس سيادتها في كل الجالات ، وغلك غثيلها الديبلوماسي الخاص بها في الخارج . وعلى العكس من ذلك ، فإن دول ( الولايات المتحدة الأمريكية ) ، تكون فيدرالية ذات غثيل ديبلوماسي واحد . والمترتب على هذا أنه لكي نحدد الرابطة العضوية ، التي تستطيع الربط بين أجزاء كنويلث إسلامي ، عكننا مادمنا على علم بالوضع الحقيقي لهذه الأجزاء - أن نستلهم المثال البريطاني ، أكثر من استلهامنا للمثال الأمريكي أو السوفياتي .

على أن لهذه المشابهة نفسها حدها الذي لاتتعداه ، فالرابطة العضوية بالنسبة إلى الكنويلث البريطاني ، الجسمة كا هو الواقع في شخص ( ملك

إنجلترا) ، تدار سياسياً بواسطة ( لائحة وستنستر ) ، الناجمة عن قانون صوّت عليه ( مجلس العموم البريطاني ) في ١١ ديسمبر سنة ١٩٣١ . ومن ناحية أخرى ، فهو يدار من وجهة النظر الاقتصادية ( باتفاقيات أوتاوا ) التي تعين بعد سنة من التصويت على لائحة وستنستر ، أن تحدد موقف الكنويلث ، لمواجهة الوضع الاقتصادي العالمي ، غداة الحرب العالمية الأولى ، وبالخصوص لمواجهة عامل جديد هو : الانطلاق الصناعي لليابان .

فن الوجهة السياسية والاقتصادية بالخصوص ، يمنحنا المثال البريطاني إذن ، عناصر بالغة الإفادة فيا يتعلق بتصم أوَّلي للمثال الإسلامي .

إلا أن التشابه يقف لـدى مـدى جد مبكر ، ولا يتيح لنا مثلاً أن نتصور الرابطة العضوية للكنويلث الإسلامي مشخصة في ( ملك ) أو حتى في ( رئيس جمهورية ) ، ولكن في ( فكرة ) هي : ( الإسلام ) ، ممثلة في ( مجمع دائم ) يجسم ( الإرادة الجماعية ) للعالم الإسلامي ، ويمثل مصالحه العامة .

والمقر الرسمي ، لهذا ( المجمع ) يجب أن يكون في ذات الوقت ( الوحدة القاعدية ) التي تتصل على أساسها أجزاء الكنويلث المختلفة لتتبادل فيا بينها ما يتعلق ( بشؤونها الإسلامية ) ، و ( مركز الدراسة ) للمشاكل النوعية في العالم الإسلامي ، و ( مركز الإنجاز والإذاعة ) للحلول التي يعثر عليها .

وعلى هذا فإذا كان في إمكان المثال البريطاني أن يوحي بحلول نافعة للمثال الإسلامي ، فإن لهذا الأخير ، علاوة على ذلك ، مشاكله النوعية التي تحتم حلولاً خاصة .

فالكنويلث البريطاني في أساسه ، ( مجموعة دول ) ، ويترتب على هذا أنها ذات مشاكل سياسية بالخصوص ، بينا يجب أن يكون الكنويلث الإسلامي ( مجموعة شعوب ) بالخصوص .

ولكي نترجم هذا إلى لغة أكثر تعبيراً نقول: إنه إذا كان المثال البريطاني، قد قصر به الإجابة عن شواغل سياسية، فإن المثال المسلم يجب أن يُقْصَدَ منه مواجهة المشاكل ذات الصبغة النفسية والاجتاعية التي أشرنا إليها طوال الفصول السالفة.

ولا يجب أن نسى أن الكنويلث الإسلامي من وجهة النظر (الوظيفية) يجب أن يكن البشرية المسلمة ، أساسيا ، من استدراك تأخرها ، واستدراك تخلفها بالنسبة إلى المساحات الكبيرة الخططة بالخصوص . ومن ثم فنحن نرى أن مفارقاته مع المثال البريطاني ، تذهب أبعد من المشابهات . ويبدو هذا بمزيد من الوضوح ، في الدور (الوظيفي) لكل منها . فلائحة (وستمنستر) ، واتفاقيات (أوتاوا) ، قد حُددتا في علاقتها الوظيفية بالمشاكل الجغرافية ـ السياسية ، التي تعبر إجمالاً عن مشكلة (القوة) البريطانية ، كا تبدت في السنوات العشر التي أعقبت الحرب العالمية الأولى .

وعلى العكس من ذلك ، إذا ما وجب تحديد لائحة الكنويلث الإسلامي ، فإن هذا التحديد سيكون مؤكّداً أميل إلى ماله من علاقة وظيفية بالمشاكل التي تتبدّى ، والتي يجب أن توضع في حدود ( البقاء ) .

### ٦ ـ نوعية المشاكل:

علاوة على المشاكل ذات الطابع الاجتاعي والأخلاقي التي سبق لنا تحليلها في الفصول السالفة ، فإن الكنويلث الإسلامي \_ باعتباره ( هيئة مُمَرُكِزَة ) و ( مركزاً للبحوث ) \_ يجب أن يدرس أيضاً بعض المشاكل المعينة ذات الصبغة الفنية الخاصة بالمجتمع الإسلامي .

ففي الإمكان تمييز مستوى هذا المجتمع باعتباره \_ كا سبق أن فعلت ذلك في دراسة أخرى \_ في حالة ( قبل \_ حضارية ) .. فالمشكلة التي توضع أمام كل مجتمع بشري يوجد في هذه الحالة ، تمتد أساسياً إلى عناصره ( الحيوية \_ التاريخية )

الثلاثة الرئيسية المتثلة في : الإنسان ، والتراب ، والوقت .

وإذا كانت مشكلة الإنسان ، هي التي توضع بصفة عامة ، في المجتمع الإسلامي ، فهناك مظهر يجب أن تعتبر فيه بصفة أخص ، ونعني به ( نزعة الترَحُّل ) :

فالرَّحالة إنسان لم يتكامل بعد مع اطراد حضارة ... والواقع أنه عُثُل في تقويم حياة اجتاعية لوَسَط معين ، كعنصر (صفر) أو (محايد) ، لأنه يظل بلا تصرف في هذا الوسط ، وليس له من تأثير يذكر على توازنه الاقتصادي ، ولا على توازنه الثقافي ، بل و يكنه إرباك توازنه السياسي عندما تتدخل فيه مؤثرات أجنبية ، كا رأينا ذلك مراراً في بلاد إسلامية كثيرة .

والواقع أن هناك بلاداً إسلامية عديدة تتضن من بين سكانها نسبة مئوية هامة من العناصر الرَّحالة التي لم تتكامل بوصفها هذا مع الحياة الاجتاعية ، بحيث تكون العلامة الأكثر تأكيداً للحالة ماقبل الاجتاعية التي توجد فيها هذه البلاد .

وبقدر ماتزداد هذه النسبة المئوية في بلاد ما ، بقدر ماتقترب حالتها العقلية من الشروط المحددة بالنفسية الصبيانية . ولو أُجرِيَتُ دراسة منهجية على هذا الموضوع ، لأثبتت بالبتأكيد ـ بتطبيقها للمعابير الموائمة ـ تأثير النسبة المئوية للرّحالة على المستوى العقلي للبلاد التي تناولتها الدراسة .

وبطبيعة إلحال فما دام المتوقع من هذا ( التأثير ) أن يصبح ( سبباً ) - وهو أمر طبيعي في اطراد اجتماعي معين - فإننا نرى أيَّ ( نتيجة ) عكن أن يؤثَّر بها على عنصر ( التراب ) مثلاً .

( فنزعة الترَّحل ) تؤثِّر على التراب ، ليس فحسب بطريقة عددية ، بواقع أن جزءاً معيناً من السكان غير مستقر فيه وضعياً ، ولكنها تؤثر فيه نفسياً

كذلك ؛ إذ أن حالة التراب إلى حد ما ، انعكاس لنفسية اجتماعية معينة .

و إذن ، ومن وجهة نظر فنية ، فإن مشكلة التراب تنطبق بطبيعة الحال على مشكلة الإنسان ، وإن كان لها علاوة على ذلك نوعيتها الخاصة .

والواقع أن لمعظم البلاد الإسلامية جزءاً هاماً ، في قليل أو كثير ، من متلكاتها الأرضية في حالة صحراوية أو شبه صحراوية . والنسبة المئوية لهذا الوضع جدُّ متباينة ، و يمكنها أن تتعدى في ( العربية السعودية ) مثلاً التسعين في المئة ( ٥٠٪ ) ؛ وتبقى بكل طريقة فيا فوق الخسين في المئة ( ٥٠٪ ) بالنسبة إلى معظم الأراضي الإسلامية كمصر وليبيا وتونس وغيرها .

وحيثا يكون الإنسان رحالة ، والتراب في حالة صحراوية أو شبه صحراوية ، فإن قاعدة الحياة الاجتاعية نفسها هي التي تشكو النقص ، إذ أن ( أساس ) الحضارة هو المفقود .

على أنه يبدو أن البلاد الإسلامية قد آخذت تنتبه إلى هذه المشاكل الفنية ، وتفتش عن الحل ، على الأقل في إطار المنشأت الدولية المعنية . وفي هذا الاتجاه نفسه ، يعقد في هذه الأونة بطهران مؤتمر علمي يتناول موضوع دراسة الصحاري .

ولكن الحلول العامة ، والتراتيب المتخذة بغية الانتقال من طور الدراسة إلى طور التطبيق ، لا يمكن أن تظهر إلا في إطار تخطيط إجمالي معانق لمشاكل الإنسان والتراب في البلاد الإسلامية .

وتحت هذا المظهر المزدوج ، العلمي والتطبيقي ، يتعين على المشاكل أن تتبع ( مركزاً للبحوث ) في مقدوره أن يكون الأداة الأكثر فعّالية ، لخلق ( روح ) الكنويلث الإسلامي و ( أداته ) .

### خلاصة

إن هذه الدراسة جد مجلة ، لكي تعرض بما فيه الكفاية لحتوى فكرة كنويلث إسلامي ؛ وإن كانت على هذه الصورة أطول مما يجب بالنسبة إلى الإطار الضيق المرصود لأعداد هذه السلسلة . وقد اقتضانا الإطار اختصار العرض في كثير من النقط ، والتحوير المنهجي في أخرى . فنحن لم نحدد مثلاً ( الثقافة الإسلامية ) التي تستطيع إحياء الإنسان المسلم ، وتكييفه من جديد مع مسؤولياته بالنسبة إلى الدوائر الختلفة التي يتعين فيها حضوره للقيام بمهمته كمثل ( أو صاحب دور ) ، وكشاهد عيان ، وكرسول مبلغ ... إذ لا يكنني تناول هذا الموضوع هنا في بضعة سطور ، وإن كنت قد ذكرت أفكاري حول هذا الموضوع في مجال آخر ؛ ولذلك فأنا أفترض أن القارئ على علم بوجهة نظري تلك في هذا الصدد ، وأنه قد تبنى وجهة النظر هذه تلقائياً ، في قراءته للفقرات السالفة ، كا تبنيتها أنا بطريقة ضمنية أثناء كتابتي لهذه الفقرات .

ومن ناحية أخرى ، فإن للثقافية في القرن العشرين مظهراً جغرافياً - سياسياً يتعلق برسالتها في ( عالم الآخرين ) ، وإذن فلها دورها بالنسبة إلى مشاكل هذا العالم . وضمن هذه العلاقة فإن أحد عناصر تحديدها . وهو عنصر رئيسي ولا ريب لم يتح لنا تناوله . هو مشكلة السلام . وهذا أيضاً إغفال مقصود فرضته ظروف العمل ذاتها .

ولكننا لانستطيع إنهاء هذا العمل ، دون أن نلفت نظر القارئ مرة أخرى إلى بعض النقط الخاصة التي لم نوضحها بما فيه الكفاية فيا سبق ، أو التي لم نتناولها البتة في الفصول السابقة . فقد أشرنا فحسب إلى بعض المعالم العامة في

تحديد كنويلث إسلامي من وجهة سياسية ، تاركين لمن سيأخذون على عاتقهم الأعمال التحضيرية ، إعطاء تحديد أكثر دقة ، لكننا بمقارنت مع المشال الإنجليزي ، قد أعطينا القارئ لحة عن الوظيفة السياسية للمثال الإسلامي .

ونريد أن نحدد أكثر من ذلك طبيعة هذه الوظيفة ، بتعريف سلبي على الأقل ، نقتبسه من أحد أعداد سلسلة الثقافة الإسلامية بعنوان ( الوحدة الإسلامية ) ، حيث كتب الشيخ ( أبو زهرة ) ما يلي في الصفحة ( ٢٩ ) : « إن الوحدة التي نبتغيها لاتمس سلطان ذي سلطان يقوم بالحق والعدل في المسلمين ، ولا شكل الحكم في الأقاليم الإسلامية ، فلكل إقليم أسلوب حكمه ما دام يؤدي إلى إقامة الحق والعدل فيه ، ويحقق المعاني الإسلامية السامية » .

إننا نقتبس هذه العبارات ليس فحسب لأن اتجاهها يلتقي مع التعريف الذي نوافق على منحه لفكرة الكنويلث الإسلامي ، ولكن لأنه يدع هذا التعريف كذلك ، بمنحه قاعدة شرعية ... لأنني لاأشك مطلقاً في أن وجهة نظر الشيخ ( أبي زهرة ) تعبر دائماً عن مذهب القانون الإسلامي في أدق الحدود . وهذه واحدة من النقط التي نريد تنبيه القارئ إليها مرة أخرى في هذه الخلاصة .

أما النقطة الثانية فتتصل بظاهرة لاحظها مراقبو التطورات العالمية ؛ فقد لاحظ هؤلاء أن الحرب العالمية الثانية قد ترتب عليها حركة انتقال لقيم الحضارة إلى الشرق ، فنتج عن هذه الظاهرة حدوث توازن جديد بين القوى العالمية ، أدى إلى تلك المكانة التي احتلها الاتحاد السوفياتي في مجال السياسة الدولية . وقد بدا أن العالم الإسلامي نفسه قد تأثر تطوره هو الآخر بمفعول هذه الظاهرة ، حتى لقد أمكن أن يستنتج من ظهور بعض الدول الإسلامية في آسيا - نظراً لكثرة عدد سكانها - الحكم بأن مركز ثقل التاريخ الإسلامي قد انتقل هو بدوره إلى الشرق .

وقد سبق لي أنا نفسي أن أصدرت مثل هذا الحكم في دراسة كنت كتبتها إبّان أحداث فلسطين التي كشفت عن مظاهر الضعف المؤسفة في العالم العربي ؛ فقد كان يبدو آنذاك أن التاريخ الإسلامي سوف يتم إنجازه في القارة الآسيوية . ولكن حدث بعد هذا الحين أن ظهرت أحداث جديدة كان من شأنها التأثير في تطور العالم العربي ، الأمر الذي بدا معه أن مركز ثقل التاريخ الإسلامي قد رجع من جديد إلى معاقله التقليدية ـ كالقاهرة مثلاً ـ حيث كانت الثقافة الإسلامية تشع على العالم خلال القرون .

أما النقطة الثالثة والأخيرة ـ وهي التي نريد إلفات ذهن القارئ إليها بالخصوص ـ فتتعلق ببعض المجهولات التي لم تتبلور بعد بوضوح في الواعية الإسلامية الموضوعة أمام مشهد العالم الخطط . وهذه المجهولات يمكن التعبير عنها بطرق عديدة ، ومن الراجح جداً أن يكون الختصون براقبة سير القضايا الإسلامية في العالم ، متتبعين لتطورها بانتباه بالغ . ويمكننا نحن أنفسنا أن نتثل هذا التطور في صورة علية كييائية تم في إناء مغلق . ومنذئذ نصبح بإزاء مشكلة ميكانيكية ؛ فإذا توازنت القوى الداخلية والقوى الخارجية على جانبي حواجز الإناء ، أمكن للعملية أن تستر في تساوق ، وأن تؤول إلى نتيجتها الطبيعية . أما إذا حدث أيُّ اختلال في التوازن فإن حواجز الإناء تتطاير شظايا بديدة في المواء ، وتتوقف العملية الكيبائية توقفاً لا يمكن تداركه .

إن الإناء المغلق يصور العالم الإسلامي في مجرى تطوره الراهن ؛ فهناك قوى داخلية تعمل على تحويله بغية تكييفه مع الحياة العالمية الراهنة إلا أنه يعاني على دائرة محيطة . كا سلف أن أوضحت ذلك . مفعول قوى خارجية مريبة . فإذا لم يتح للقوى الداخلية أن توازن مفعول القوى الخارجية ، فإن الأمر سيؤول لا محالة إلى تطاير حواجز الإناء شظايا بديدة في الهواء ؛ وحينئذ يتسنّى للنزعة الاستعارية وللشيوعية التقاط تلك الشظايا البديدة .

إلا أنه يجب علينا أن نقول بأن خطورة المشكلة قائمة في داخل ذلك الإناء بوجه خاص . وهي متوقفة على أولئك الذين يوجهون العملية الكييائية التي تعمل على تغيير العالم الإسلامي في هذه المرحلة من تاريخه . إن أيَّ سهو من جانبهم قد يؤدي إلى انفجار الإناء . وإذا حدث الانفجار ، فلن يكون مجدياً أن نقول لأولئك المتطلعين لهذه اللحظة ، لاتلتقطوا شظاياه !.. ومن ثمَّ فلا ريب في أن الخطر سيظل يتهددنا طوال العشرين سنة القادمة ... ولكن ( الإسلام ) يظل داعًا القوة التي لاتحطم .

نقله عن الفرنسية الطيب الشم بف

### المسارد

١- مسرد الآيات القرآنية
 ٢- مسرد الأحاديث النبوية
 ٣- مسرد الأعلام ( الأشخاص والدول والأمكنة )
 ١- مسرد المذاهب والجاعات والشعوب
 ٥- مسرد المعاهدات والمؤتمرات والمنظات
 ٢- مسرد الموضوعات

# ١ ـ مسرد الآيات القرآنية

سورة البقرة (٢) رقها الصفحة
﴿ وكذلك جعلناكم أمة وسطأ لتكونوا شهداء على الناس ويكون الرسول
عليكم شهيدا ﴾

سورة الأعراف (٧)
﴿ وإذ أخذ ربـك من بني آدم من ظهورهم ذريتهم وأشهدهم على أنفسهم
الست بربكم قالوا بلى شهدنا أن تقولوا يوم القيامة إنا كنا عن هذا غافلين ☆
او تقولوا إغا أشرك أباؤنا من قبل وكنا ذرية من بعدهم أفتهلكنا بما فعل
المبطلون ☆ وكذلك نفصل الآيات ولعلهم يرجعون ﴾

٧٤ ١٧٤ ١٧٢ عبس وتولى ☆ أن جاءه الأعمى ﴾

# ٢ مسرد الأحاديث النبوية

الصفحة

.. î ...

٧٢

«ألا ليبلغ الشاهد منكم الغائب»

\* \* \*

«من رأى منكم منكراً فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فبقلبه، وذلك أضعف الإيان»

# ٣ - مسرد الأعلام (يشمل: الأشخاص والدول والأمكنة)

| « 💭 »                       | લ ફેંગ્ર                      |
|-----------------------------|-------------------------------|
| تونس ۸۰                     | آدم ٧٤                        |
| " <del>z</del> "            | آِسيا ۸۲                      |
| جاري ديو يز ٦٩<br>-         | أبو زهرة ۸۲                   |
| جاكرتا ٤٠، ٢٠، ٧٠، ٧٧       | الاتحاد السوفيتي ٤٠ ، ٨٣      |
| الجامع الأزهر ٢٤            | الاتحاد الهندي ٤٠             |
| جامع برلين ٧٥               | أحياء القاهرة ٢٣              |
| جان بول سارتر ۲۱            | إرنست بسيكاري ٣٢ ، ٣٤         |
| جارة ۷۱                     | اسطنبول ٤٥                    |
| جېل عرفات ۲۹، ۷۵، ۷۵        | إسلامستان ٥٨                  |
| الجزائر ۱۸،۲۰،۵۱،۱۵،۲۰،۸۲   | الأَفْغَانَ ١٤                |
| جمال الدين الأفغاني ٢٦      | أفغانستان ٤٢                  |
| الجمهورية العربية التحدة ٤٤ | الأقالم الإسلامية ٨٧          |
| «ح»                         | الألمان ٥٧                    |
| حى الأزهر ٢٢ ، ٣٣           | ألمانيا ٢٥، ٥٢                |
| حيّ الموسكي ٢٢              | أندونيسيا ١٤ ، ٤٢             |
| ټ د ټ<br>«خ»                | أوريا ٨، ٢٨، ٣٢، ٥٧           |
| ب<br>الخرطوم ٣٩             | ﴿ بِ ٢                        |
| «5»                         | باریس ۲۹،۲۹                   |
| دار الإسلام ٦٩              | يافلوف ٥٦                     |
| دار السلام ٤٢               | الباكستان ۲۲،۱۳، ۲۶           |
| الدول الإسلامية ٨٢          | يرلين ٧٥                      |
| «ر»                         | بقداد ۸۵                      |
| الرباط ٢٩، ٤٠               | يقاع الإسلام المقدسة ٤٢       |
| الرسول ﷺ ٦٢ ، ٧٢ ، ٧٤       | البلاد الإسلامية ٥٩ ، ٧٥ ، ٨٠ |
| «ز»                         | البلاد العربية ١٥             |
| . ر<br>الزهاوي ۳۰           | الهنشيون ـ مقبرة العظهاء ٣٧   |

| «ن»                                   | * w                                                                                                                                  |
|---------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۔<br>لینان ۷ہ                         | السلطة السعودية ٤٣                                                                                                                   |
| ليبيا ٨٠                              | السودان ١٥ ، ٤٤                                                                                                                      |
| لينين ١٩                              | *ش*                                                                                                                                  |
| » به پ                                | الشرطة السمودية ٢٩                                                                                                                   |
| مارشال ۱۲                             | الشرق ٨                                                                                                                              |
| مالک بن نبي ٥، ٧ ، ٨                  | <u> </u>                                                                                                                             |
| <br>الحكة الشرعية في طرابلس ـ لبنان ٥ | صحراء موريتانيا ٢٢                                                                                                                   |
| محد عبده_الشيخ ٢٦                     | الصين ٢٧                                                                                                                             |
| المدينة المنورة ٤٣                    | الصين الشعبية ٢٠،٤٠ ، ١٤                                                                                                             |
| مراقب الاستعبار ٥٧                    | «ض»<br>ضاحية برلين ٧٥                                                                                                                |
| مراکش ۳۵، ۳۹، ۷۱                      | « <b></b> »                                                                                                                          |
| مشجد ابن طولون ۲۶                     | طرابلس-لبشأن ٥                                                                                                                       |
| مصر ۱۵ ، ۱۸ ، ۲۱ ، ۲۱ ، ۵۰ ، ۸۰       | طنجة ٤٢ ، ٧٠ ، ٧٧                                                                                                                    |
| مكة الكرمة ٢٩، ٤٦، ٧٤                 | طهران ۸۰، ۸۰                                                                                                                         |
| الملايو ١٤، ٤٢                        | الطيب الشريف ٨٤                                                                                                                      |
| مَلِكُ إنجِلترا ٧٧                    | «e»                                                                                                                                  |
| التطقة الأطلنطية ١٢                   | العراق ٤٥                                                                                                                            |
| المنطقة السوفياتية ٧ ، ١٢             | المربية السعودية ٢٩ ، ٨٠                                                                                                             |
| منطقة الصين الشعبية ١٢                | عر مستاوي ۱،۵                                                                                                                        |
| منطقة الوحدة الهندية ١٢               | العواصم الإسلامية ٢٩                                                                                                                 |
| منی ۲۹                                | «غ»                                                                                                                                  |
| موريتانيا ٣٢                          | الغرب ١٩٠٨                                                                                                                           |
| موسكو ٧٤ ، ١٢ ، ٤١ ، ٧                | غورباتشوف ۸<br>د                                                                                                                     |
| ميدان التحرير ٢٣                      | <b>«ف»</b><br>فارس ٤٢                                                                                                                |
| میناء أرثیر ۲۸                        | ت ربنی ۵۰<br>فاضل الجالي ۵۷ ، ۵۸                                                                                                     |
| *ن*                                   | فاطمة_ زعية الطائفة الإسلامية في برلين ٢٥                                                                                            |
| نوري السعيد ٨٥                        | الفرس١٤                                                                                                                              |
| النيل ٣٩،٣١                           | السرطين ۸۳<br>فلسطين ۸۳                                                                                                              |
| «e»                                   | فسطین ۱۸<br>«ق»                                                                                                                      |
| واشتطن ۷۱ ، ۲۱ ، ۲۰ ، ۷۱              |                                                                                                                                      |
| وزارة الخارجية الإنكليزية ٨٨          | القارة الأسيوية ٨٣<br>**- ( ما الله مع معالية على المالية معالية معالية على المالية معالية على المالية على المالية على المالية على ا |
| الولايات المتحدة الأمريكية ٧٦         | القارة الصينية ٢٦                                                                                                                    |
| <b>«ي»</b>                            | القاهرة ٧، ٢٢ ، ٢٢ ، ٢٩ ، ٥٧ ، ٦٠ ، ٦٢ ، ٦٨                                                                                          |
| اليابان ۲۸، ۵۰، ۷۷                    | القرى الجزائرية ٣٠                                                                                                                   |

### ٤ ـ مسرد المذاهب والجماعات والشعوب

المالم الإسلامي الإفريقي ١٤ ، ٤٥ ، ٤٥ ، ٤٦ الاستعارهه، ٥٦، ٥٥، ٥٨، المالم الإسلامي الأوروبي ٤٤ . ٤٥ . ٤٦ المالم الإسلامي الإيراني ٢٤، ٤٢ . ٤٥ . ٤٠ الإسلام ٢٥ الأصولية المتشددة الرافضة ٨ العالم الإسلامي الصيني المنغولي ٤٦ . ٤٥ الأفكار السارترية ٣٠ العالم العالم الإسلامي العربي ٤٢ ، ٤٥ ، ٤٦ العالم الإسلامي الماليزي ٤٦، ٤٥، ٤٤ الإمير يالية اليابانية ٢٦ العالم الإسلامي الملايو ١٤ الجالية الإسلامية ٧٤ العالم الإفريقي الأسيوي ٦٨. العالم الشيوعي ٦٢ الجيل الإسلامي ٢٦ . العالم العربي ٦٢ ، ٦٨ ، ٨٣ الجيل الصيني الناشئ ٢٧ العالم للعاصر ٩-حزب الكتائب ٥٧ العنصر الشيعي ٤٣ العوالم الإسلامية ٤٤. ٥٤ e, Av الشعوب الإسلامية ٥٠ فكرة الإسلامستان ١٣ الفكرة الإسلامية ٢٥ الروابط الطلابية بالقاهرة ٦٠ فكرة الإفريقية الأسيوية ٣٦ فكرة بن نبي ٩ الشيوعية ٨٣ فكرة الكنويلث الإسلامي ٥٧، ٢٨، ١٤، ١٢ الطائفة الإسلامية في برلين ٧٥ الماركسية ١٩ العالم الإسلامي ٧ . ٨ . ٩ ، ١٢ ، ١٤ ، ١٥ ، ١٧ . ١٨ . المجتمع الإسلامي ٢٦، ٢٧، ٢٨، ٢٠، ٢٠، ٢٣، ٢٤، \$1. \*Y. 3Y. TY. AY. \$7. \*Y. 17. YY. AT , PT , P3 , P3 , +0 , T0 , A0 , P0 , IF , 37: 17: 13: 73: 73: 23: 73: 10: 30: 25. YE. (Y. AY. PY 00.40.77.47.47.47.34.34

العالم الإسلامي الأصفر ١٤.

مجتمع مابعد للوحدين ٧١

المجتم الياباني الحديث ٢٨

النزاعات المذهبية ٨ النزعة الاستعارية ٨٣ النزعة الوجودية ٣٠ "و" الوحدة الإسلامية ٨٢ الوحدة الهندية ٧ المذاهب الاقتصادية ٥٢ المسلمون ٢٥، ٥٧ المسيحية ٢٥ مشكلة الأفكار في العالم الإسلامي ٩ «ن» النزاعات الطائفية ٨ النزاعات العرقية ٨

### ٥ ـ مسرد المعاهدات والمؤتمرات والمنظهات

«ك»
 الكنويلث الإسلامي ٧، ١٥، ١٥، ١٥، ٢٠، ٢٥، ٤٥، ٤٤، ٤٤، ٤٤، ٤٤، ١٥، ١٥، ١٥، ١٥، ١٥٠
 الكنويلث البريطاني ٢٦، ٧٧، ٧٧

«ل» لائحة وستنستر ۷۸،۷۷

"م" العموم البريطاني ٧٧ عور واشنطن موسكو ٧، ٢٠، ٢٠، ٢٠ المسكر الرأسالي ٨ المسكر الاشتراكي ٨ المسكر الاشتراكي ٨ المؤثر الإسلامي ١٥ موقعة ميناء أرثير ٢٨

«ن» ندوة مالك بن ني ه «۱»
اتفاقيات أوتاوا ۷۷، ۷۸
اتفاقيات أوتاوا ۷۷، ۷۸

«۳»
«۳»
تكتل العالم الإسلامي ۱۲
«ش»
الثورة الصينية ۲۷
«جة الوداع ۷۵
الحرب العالمية الأولى ۷۷، ۷۸
حركة النهضة ۲۱
حلف الأطلسي (الأطلنطي) ۷، ۶۰

حلف بغداد ٥٨ «ش»
الشركات الإنكليزية ٥٤ «ف»
الفتنة الطائفية ٥٧

# ٦ ـ مسرد الموضوعات

| المبفحة |                                        |
|---------|----------------------------------------|
| ٥       | المقدمة                                |
| ۸٠      | لوحة فكرة الكنويلث الإسلامي            |
| 11      | لوحة رسم دراسة لفكرة الكنويلث الإسلامي |
| 14      | فكرة الكنويلث الإسلامي                 |
| 14      | ١ ـ المبررات الجغرافية السياسية        |
| 14      | ۲. مبررات سکلیوجیة                     |
| 15      | ٣ مبررات قنية                          |
| 14      | الخلاصة                                |
| ١٤      | رسم دراسة لفكرة الكنويلث الإسلامي      |
| 18      | ملاحظة                                 |
| 1 8     | حقائق أساسية                           |
| 10      | ٢_ المقتضيات المنطبقة                  |
| 17      | لوحة غلاف الطبعة الأولى                |
| 14      | مدخل                                   |
| 73      | القسم الأول مشروع دراسة شاملة          |
| **      | أ_ تاريخ الفكرة                        |
| **      | ١ ـ الحيط الجديد                       |
| 7 £     | ٢_ أولية المعيار الاجتماعي             |
| **      | ٣ ـ التقليد والمثل                     |
| 7.5     | ٤_ فوضى الأشياء والأفكار               |
| ٣١      | ه_ الاضطراب                            |
| 78      | ٦_ تكوين الفكرة                        |
| T4      | ب_ مشروع دراسة مكتملة                  |
| 44      | ۱۔ تبریر عام                           |

| ٤٠         | ۲ـ أسباب جغرافية سياسية                     |
|------------|---------------------------------------------|
| £١         | ٣_ أسباب نفسية                              |
| 27         | ٤ ـ المظهر الفني                            |
| ٤٤         | ٥ اعتبارات عامة                             |
| ٤٥         | أد تخطيط يتعين تجنبه                        |
| ٤٦         | ب_ التخطيط الصحيح                           |
| ٤٩         | القسم الثاني قية الفكرة في المجتمع الإسلامي |
| ٥.         | أ الفكرة في المجتم الإسلامي                 |
| ٥٠         | ١ ـ ضعف أساسنا المفاهيي                     |
| 0 %        | ٢_ الفكرة ومراقب الاستعيار                  |
| 04         | ب_ اللافعالية في المجتع الإسلامي            |
| 04         | مظاهرها المختلفة                            |
| 15         | ملحوظة                                      |
| OF         | القسم الثالث وظيفة كمنويلث إسلامي           |
| 77         | ١ ـ مناطق الحضور                            |
| 75         | ٢_ تبعية المشاكل                            |
| ٧١         | ٣_ الشهادة                                  |
| ٧٣         | ٤ ـ الرسالة                                 |
| 77         | ٥ ـ المثال البريطاني                        |
| ٧٨         | ٦- نوعية المشاكل                            |
| ٨١         | الخلاصة                                     |
| ٨٥         | المسارد                                     |
| AY         | مسرد الآيات القرآنية                        |
| AY         | مسرد الأحاديث النبوية                       |
| ٨٨         | مسرد الأعلام (الأشخاص والدول والأمكنة)      |
| 9.         | مسرد المذاهب والجماعات والشعوب              |
| <b>1</b> Y | مسرد المعاهدات والمؤتمرات والمنظهات         |
| 97"        | مسرد الموضوعات                              |



### نحترم الحقوق الفكرية وندعو إلى احترامها

٤ ـ خسدمة القتراء عسير الهاتف والبريد

١ـ نـادي قـــرّاء دار الفـكر

٥ ـ بنك القارئ النهم

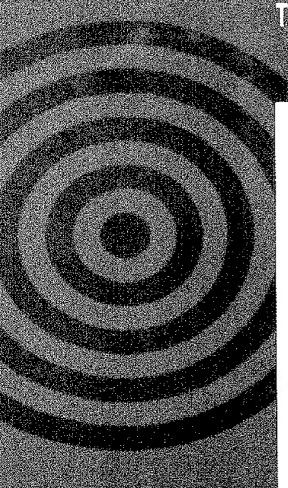
٢. خدمة الإعارة المجانية

٦ ـ خدمة البريد الألكتروني عبر شبكة Internet

٢. خسدمة إهسداء الكتباب



ر پ ۱۱۱ فائف ۱۱۱۱۱۱ بنکس ۱۲۹۹۱۲ فکس ۱۳۹۹۱۱ e-mail:fikr@ fikr.com سورية ـ دمشق. برامكة ـ مقابل مركز الانطلاق الموحد http://www.fikr.com



## Series of Heroldane of Civilization THE DEA OF SLAMIC COMMONWEALTH Fikrai Kumunwilin Islami vallasinnad

تحلَّى مالئك بن نبي بثقافة منهجية، استطاع براسطتها أن يضع بده علسي أهم قضايا العمالم المتخلف.. اهتم بهما منذ شبابه، ودرسها تحت عنوان (مشكلات الحضارة) فكانت هذه السلسلة السي بدأهما بيناريس لم تشايعت حلقاتها في مصر فالجزائر، لتخرج بالعنوانات الكبرى الآتية (مرتبة ألفيائياً).

١٠ هـ القضايا الكبرى.

١ ـ بين الرشاد والتيه.

١١ ـ مذكرات شاهد للقرن.

۲.. تأملات.

١٢ ـ المسلم في عالم الاقتصاد.

٣ دور المسلم ورسالته.

١٣ مشكلة الأفكار في العالم الإسلامي.

٤\_ شروط النهضة.

٥ الصراع الفكري في البلاد المستعمرة. ١٤ مشكلة الثقافة.

٦- الظاهرة القرآنية.

٥١- من أحل التغيير.

٧ الفكرة الإفريقية الأسبوية.

۱٦ـ ميلاد محتسم.

٨ فكرة كمنولث إسلامي.

١٧ ـ وحهة العالم الإسلامي.

٩ في مهب المعركة.

لقد أمعن سالك بين نبي في الحفير حبول مشكلات التخلف المزمنية، متجاوزاً الظواهر الطافيسة على السيطوح إلى الجنذور المتغلغلية في الأعساق، وباحثاً عن السنن والقوانين الكفيلة بتحول الشعوب من الكلالة والعجسز إلى القدرة والفعالية.. وهكذا تجاوز مشكلة الاسستعمار ليعالج مشكلة والقابليمة للاستعمار)، ومشكلة التكديس إلى البناء، والحق إلى الواجب، وعالم الأشياء والأشخاص إلى عالم الأفكار؛ مؤكــداً ﴿ إِذَا للهِ لَا يَضْيَرُ مَـابِقُومُ حَسَى يَغْيَرُوا مابأنفسهم ﴾ [الرعد: ١١/١٣]، وأن مفاتيح الحل عند الذات لاعند الآسر.

مات بن نبي عام ١٩٧٣، لكن أفكاره مازالت حية تهبب بالأمـة أن تتلقفها لتنهض بها من كبوتها المزمنة، وتدخل من جديد في مضمار الحضارة.

DAR AL-FIKR

3520 Forbes Avc . #A259 Pittsburgh, PA 15213 U.S.A.

Tel: (412) 441-5226 Fax: (412) 441-8198 e-mail: fikr% fikr.com http://www.fikt.com/



